i

1]

=N
REVISTA LEGEM
ISSN Online 2346-2787

La filosofia del derecho de Habermas: Facticidad y validez como una
reformulacion de su Teoria de la Accion comunicativa'

Habermas's philosophy of law: Facticity and validity as a reformulation of
his Theory of Communicative Action

Diego Mauricio Molina Montealegre
Universidad Libre de Colombia
diegom-molinam@unilibre.edu.co

DOI: https://doi.org/10.15648/legem.1.2023.3728

Como citar: Molina Montealegre, D. M. (2023). La filosofia del derecho de Habermas: Facticidad y
validez como una reformulacién de su Teoria de la Accion comunicativa. Legem, 9(1), 1-22. https://
BY doi.org/10.15648/legem.1.2023.3728

1 Resultado parcial de investigacion correspondiente al proyecto de investigacion titulado En torno a la legitimidad del juicio de
sustitucion de la constitucion: Analisis desde la perspectiva de la filosofia del derecho de Habermas adelantado en la Facultad de
Filosofia y Ciencias Humanas de la Universidad Libre de Colombia.


http://investigaciones.uniatlantico.edu.co/revistas/index.php/legin
http://investigaciones.uniatlantico.edu.co/revistas/index.php/legin
http://investigaciones.uniatlantico.edu.co/revistas/index.php/legin/index
mailto:diegom-molinam@unilibre.edu.co
https://doi.org/10.15648/legem.1.2023.3728
https://doi.org/10.15648/legem.1.2023.3728
https://doi.org/10.15648/legem.1.2023.3728
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diego Mauricio Molina Montealegre

RESUMEN

Habermas desde el ejercicio de la Teoria Critica identificod una crisis de legitimacion en las sociedades
capitalistas producto de un desacoplamiento y posterior colonizacion de lo que el definio como el mundo
de la vida. En su obra Teoria de la Accion comunicativa y con su propuesta de ética del discurso intento
infructuosamente reconstruir la legitimidad de las sociedades modernas. Por ende, su obra Facticidad y
validez debe interpretarse como una reformulacion de su teoria de la accion comunicativa donde busco
acercar los presupuestos de la razon comunicativa a los contextos de los Estados democraticos de Derecho,
proponiendo para ello el concepto de co-originalidad entre derechos y soberania popular como via para la
reconstruccion de la legitimidad del derecho y de las sociedades modernas.

PALABRAS CLAVE: Teoria Critica, legitimidad, mundo de la vida, derechos, soberania popular.

ABSTRACT

Habermas from the exercise of Critical Theory identified a crisis of legitimation in capitalist societies product
of a decoupling and subsequent colonization of what he defined as the world of life. In his work Theory of
Communicative Action and with his proposal for discourse ethics, he tried unsuccessfully to reconstruct
the legitimacy of modern societies. Therefore, his work Facticity and validity should be interpreted
as a reformulation of his theory of communicative action where he sought to bring the assumptions of
communicative reason closer to the contexts of democratic States of Law, proposing for this the concept of
co-originality between rights and popular sovereignty as a way to rebuild the legitimacy of law and modern
societies.

KEYWORDS: Critical Theory, legitimacy, world of life, rights, popular sovereignty.

Revista Legem, Vol. 9 Nim. 1(2023)



La filosofia del derecho de Habermas: Facticidad y validez como una reformulacién de su Teoria
de la Accién comunicativa

l. Introducciéon

¢Para qué ain la filosofia? se preguntd Habermas (1975) en una conferencia dada en 1973 en la ciudad de
Hesse en su natal Alemania. En realidad, esta es una pregunta que se ha formulado en repetidas ocasiones
alo largo de la historia de la filosofia como el propio Habermas acepta al partir su reflexion de la de Adorno.

;Cual es la razon de ser de esta pregunta? Habermas, frente a un diagnostico pesimista del estado
de la filosofia alemana de mediados de siglo XX, tanto por la aparicion de la ciencia y la técnica como
monopolizadores de la produccion del conocimiento occidental como por lo que él llama “el fin de las
grandes filosofias sistematicas”, contesta que la labor de la filosofia debe pasar por la critica.

Criticando la filosofia originaria, renuncia a la fundamentacion Gltima y a una explicacion
afirmativa del ente en su totalidad. Criticando la concepcion tradicional de la relacion
entre teoria y praxis, se concibe a si misma como elemento reflexivo de una actividad
social. Criticando la exigencia de totalidad de conocimiento metafisico, y del mismo
modo, la interpretacion religiosa del mundo, es con su critica radical de la religion, el
fundamento para la admision de los contenidos utopicos de la tradicion religiosa y del
interés, que es guia de conocimiento, por la emancipacion. (Habermas, 1975, p. 205)

Este ejercicio de la filosofia como critica, redefiniendo la relacion entre teoria y praxis, proponiéndose
la emancipacion del ser humano como norte del pensamiento, emparentan al autor aleman con la Teoria
Critica, y su desarrollo desde la Escuela de Frankfurt, elementos que van a guiar su pensamiento y obra
posterior, incluyendo su filosofia del derecho contenida en su obra Facticidad y validez.

Sitenemos en cuenta lo sefalado por Postone (2007), la Teoria Critica pretende identificar y hacer notar una
contradiccion presente al interior de la sociedad (la denuncia de la contradiccion interna del capitalismo en
la critica de la economia politica marxista, por ejemplo), para el caso habermasiano, la contradiccion radica
en el desacoplamiento entre las categorias de Sistema social y mundo de la vida.

A lo largo de este articulo nos propondremos argumentar como Habermas (2010a) desde el ejercicio
de la Teoria Critica diagnostico una crisis de legitimidad en las sociedades capitalistas producto del
desacoplamiento entre lo que él define como Sistema social y mundo de la vida, y como desde su obra
Facticidad y validez, busco la reconstruccion conceptual del derecho mediante su tesis de co-originalidad
entre derechos subjetivos y soberania popular, de tal manera que el derecho recupere su legitimidad y (en
el contexto de los Estados democraticos de Derecho) pueda al mismo tiempo servir de mecanismo para
la consecucion de una integracion sistémica y social, que dé cuenta del problema de desacoplamiento
mencionado anteriormente.

De esta manera, en primer lugar, deberemos profundizar en el rol que tiene la Teoria Critica para la filosofia
habermasiana, por qué para Habermas las sociedades capitalistas modernas adolecen de una crisis de
legitimidad; y sobre todo por qué desde la obra mencionada, el derecho va a adquirir un lugar relevante
para la reconstruccion de la legitimidad, analizando la principal categoria conceptual desde donde va a
realizar su labor reconstructiva del derecho: la tesis de la co-originalidad entre derechos subjetivos y
soberania popular.

Revista Legem, Vol. 9 Nim. 1 (2023)



Diego Mauricio Molina Montealegre

I Metodologia

El presente articulo presenta resultados parciales correspondientes al primer capitulo del proyecto
titulado En torno a la legitimidad del juicio de sustitucion de la constitucion: Analisis desde la perspectiva
de la filosofia del derecho de Habermas la cual ha seguido un enfoque cualitativo de tipo interpretativo-
hermenéutico, utilizando el método analitico-sintético, bajo el cual se procediod, primero, a descomponer
los elementos del todo, observando e interpretando las caracteristicas e implicaciones de cada una de esas
partes; para luego, por Gltimo, relacionar dichas partes por medio de la sintesis general del problema que
se esta estudiando.

Para el presente caso se realizo el analisis hermenéutico del primer elemento del todo correspondiente a la
filosofia del derecho de Habermas siguiendo su principal obra sobre el tema Facticidad y Validez (2010a), asi
como la reconstruccion conceptual del marco filosofico de la Teoria Critica donde se circunscribe su filosofia
contenida en la obra Teoria de la Acciéon comunicativa (2010b) principalmente, y demas secundarias.

1. 3. Resultados y avances
3.1. La Teoria Critica en Jiirgen Habermas: problemas de legitimacion en la sociedad capitalista
3.1.1. La Teoria Critica en contexto. Retos y objetivos en comiin

Como es de sobra conocido, Jiirgen Habermas fue integrante de la Escuela de Frankfurt, y bajo tal condicion
sirvio como ayudante de Adorno y Horkheimer. Su pertenencia a la segunda generacion de la Escuela de
Frankfurt, le va a servir de influencia para su obra filosofica, siendo la Teoria Critica la principal de ellas.
Pero, ;qué entendemos por Teoria Critica? Para ello nos vamos a guiar del analisis que sobre esta Teoria
hicieran Axel Honneth (2009) y Moishe Postone (2007).

Para Honneth (2009) a pesar de la diversidad de enfoques y criterios, el punto en comin que engloba e
identifica la Teoria critica, es la postura encaminada a demostrar la crisis de racionalidad de las sociedades
contemporaneas, producto de la aparicion del modelo capitalista que ha producido la “deformacion de la
racionalidad social” (p. 29), a la que se debe construir una teoria alternativa, que, desde la conjuncién entre
teoria y praxis, pueda superar dicha “deformacion”. A la superacion de esta “enfermedad social”, tal como
la define Honneth, se va a conocer como “emancipacion”.

Dicha emancipacion implicaba el ejercicio de la autonomia del sujeto donde “para pasar de la forma de la
sociedad actual a una futura la humanidad debe constituirse, primero, como sujeto consciente, y determinar
de manera activa sus propias formas de vida” (Horkheimer, 2003, p. 262)

Este ejercicio critico incipiente iniciado por Horkheimer, seria consolidado posteriormente por el propio
autor en compania de uno de sus colaboradores mas importantes: Theodor Adorno. Pero, antes de avanzar
hay un elemento que no podemos dejar de lado. El planteamiento de la teoria critica desde la Escuela de
Frankfurt, va a tener como influencia la labor critica de Carlos Marx, y por supuesto de Hegel.

Postone (2007) al analizar el legado del pensamiento marxista hace notar un elemento importante: el punto
comin entre la teoria critica marxista y las posteriores de los representantes de la Escuela de Frankfurt
radica en la blsqueda y explicitacion de una contradiccion al interior de la sociedad. La contradiccion es el
motor de la Teoria Critica.

La Teoria critica consiste, entonces, en la blsqueda y explicitacion de la contradiccion al interior de las

Revista Legem, Vol. 9 Nim. 1(2023)



La filosofia del derecho de Habermas: Facticidad y validez como una reformulacién de su Teoria
de la Accién comunicativa

sociedades. Honneth (2009) interpreta este elemento comiin en los autores criticos, como una influencia de
la filosofia ética y politica de Hegel. La idea hegeliana de que es la racionalidad universal, la que permite a
las personas poder orientarse y dar sentido a su vida, permite a los filosofos criticos establecer la conexion
entre crisis de racionalidad y desacoplamiento social.

La pérdida de sentido, que diagnostica Hegel (1968), producto de una “apropiacion insuficiente de la razon”
(Hegel, como se citd en Honneth, 2009, p. 31), resulta bastante similar a los distintos diagndsticos que
realizaran los filosofos de la teoria critica a lo largo del siglo XX, encaminados a denunciar la crisis de
racionalidad de su época. La razon, en el concepto hegeliano, permite la construccion de instituciones
éticas, las cuales sirven de referencia a los individuos, para que puedan construir proyectos de vida
con reconocimiento social, que den sentido a la existencia. La pérdida de sentido en Hegel, va a ser un
desacoplamiento producto de la incapacidad de las instituciones éticas, politicas y practicas de dar cuenta
de la racionalidad universal. Y dicho desacoplamiento o contradiccion, sera abordado, precisamente, por
cada uno de los filosofos criticos.

De esta manera, mientras en Marx la teoria critica es una critica de la economia politica sustentado en
la contradiccion interna del modelo capitalista bajo su principio de acumulacion de capital; en Adorno y
Horkheimer (1994), la teoria critica se constituye en una critica de la razon instrumental, donde la culturay
la ideologia se vinculan como variables en el pensamiento critico, frente a la critica marxista mas ortodoxa
centrada casi que exclusivamente en el componente economico.

3.1.2. Teoria Critica en Habermas. Encuentros y divergencias con la primera generacion de la Escuela de
Frankfurt

Corresponde ahora explicitar, ;qué sentido tiene la Teoria Critica en Habermas? Estudiosos del aleman
como McCarthy (2002), Velasco (2013) o Guerra (2015) coinciden en que, a pesar de la influencia recibida de
la Escuela de Frankfurt, Habermas busco desmarcarse en algunos aspectos de lo elaborado por autores de
la primera generacion como Adorno o Horkheimer.

El principal aspecto del que Habermas busco separarse de los autores clasicos de la Teoria Critica, segln
Velasco (2013), radico en el diagndstico pesimista que hicieron Adorno y Horkheimer del proyecto ilustrado.
En efecto, la principal objecion de Habermas (1993) a los autores mencionados, es el escepticismo de ellos
frente a la razon, a la que en contraposicion propuso fundamentar “los cimientos normativos de la Teoria
Critica de la Sociedad” (p. 161-162).

Como puede verse, Habermas (1988) se propone la construccion de una Teoria Critica de la Sociedad en
términos normativos, partiendo de una concepcion de la modernidad como un proyecto inacabado de
caracter ininterrumpido y “proseguida con voluntad y conciencia politica”, donde resulta decisivo “el
establecimiento de procedimientos de formacion discursiva de la opinién y de la voluntad” (1998, p. 197).

En palabras de Velasco (2013), la Teoria Critica de Habermas se diferencia de los demas representantes de
la Escuela de Frankfurt, en que para el primero “el mundo no adolece de un exceso de razdn, sino mas bien
de un importante déficit en su aplicacion” (p. 34). Entonces, Habermas se propone hacer una reconstruccion
del proyecto filosofico de la modernidad desde los principios de la Teoria Critica.

No obstante, la interpretacion de la Teoria Critica de Habermas no puede agotarse en una vision “mas
optimista” del autor en torno al proyecto de modernidad. Habermas (2010b) establece una diferencia
respecto a Horkheimer y Adorno que es también metodologica, lo cual es poco mencionado por quienes
han estudiado la filosofia habermasiana.

Revista Legem, Vol. 9 Nim. 1 (2023)



Diego Mauricio Molina Montealegre

Asi,Habermas(2010b) le objeta a la Teoria Critica de la primera generacion el uso de argumentos provenientes
de la filosofia de la historia. Formula una critica a la filosofia de la historia y argumenta su ineficacia para
sustentar una vision empirica de la sociedad.

La fragilidad de estos fundamentos de filosofia de la historia nos permite entender
por qué aquella tentativa de una teoria critica de la sociedad desarrollada en términos
interdisciplinares estaba condenada al fracaso y por qué Horkheimery Adorno recortaron
drasticamente ese programa reduciéndolo a consideraciones especulativas sobre la
<<dialéctica de la ilustracion>> (Habermas, 2010b, p. 915).

Aunque no lo diga explicitamente, pareciera que Habermas acusa a sus antecesores de caer en una
contradiccion metodologica: la filosofia de la historia construida en términos abstractos y con una vision
teleologica de la sociedad a su juicio impide la sustentacion de una teoria con piso empirico, lo cual resulta
incoherente con la pretension de interdisciplinariedad de dichos autores.

Es por ello que Habermas (2010b) se propone la construccion de una Teoria Critica en términos
interdisciplinarios. “Son pues necesarias dos abstracciones, la abstraccion (...) respecto a la dinamica de los
acontecimientos historicos y la abstraccion de la evolucion social respecto a la concrecion historica de las
formas de vida” (p. 916).

Para lograr lo anterior, Habermas (2010b) con su Teoria de la Accién comunicativa se propone la construccion
de una Teoria Critica de caracter interdisciplinario que reemplace la perspectiva de la filosofia de la historia,
que parta al mismo tiempo de un piso filosofico proveniente de la nocion de razén comunicativa, como de
un piso sociologico que provenga de la teoria de Sistema y Accion social construidas por autores como
Durkheim, Weber y Parsons, principalmente.

Pero, como vimos en el analisis realizado por Honneth (2009), el legado de la Teoria Critica consiste no solo
en evidenciar una critica de la sociedad pensada en términos de crisis de racionalidad, sino, que también,
en un diagnostico del sistema capitalista y el desacoplamiento que esta genera. ;Cual es entonces la critica
a la sociedad capitalista que plantea Habermas?

Tal como lo indica en el titulo de una de sus obras, Habermas (1999) plantea la existencia de problemas
de legitimacion en el capitalismo tardio. Pero, ;problemas de legitimacion en qué sentido?, ;por qué
capitalismo tardio?

Empezamos por el segundo interrogante. Habermas (1999) aclara que con el término capitalismo tardio se
refiere al cambio de modelo que significo la transicion del modelo liberal clasico al modelo Keynesiano
de caracter intervencionista durante la década de los 30’ del siglo XX: “Quienes emplean la expresion
capitalismo tardio parten de la hipotesis de que aun en el capitalismo regulado por el Estado los desarrollos
sociales estan sujetos a contradicciones y crisis”. (Habermas, 1999, p. 19)

Es importante aclarar que la obra citada fue publicada originalmente en el afo 1973, contexto donde
predominaba el modelo econdmico intervencionista, previo a la aparicion y hegemonia del neoliberalismo
y del capitalismo global. Desde dicho contexto debe entenderse.

Ahora, ;problema de legitimacién en qué sentido? Habermas (1981; 1999; 2010a) ha utilizado diversas obras,
para desarrollar su nocion de legitimidad, la cual apunta al reconocimiento de un orden politico como
correcto y justo, desde dos vias: desde la legalidad del orden politico, pero, dejando en claro que no basta
con esta, pues debe atender en su proceso de creacion a la integracion social de la comunidad.

Revista Legem, Vol. 9 Nim. 1(2023)



La filosofia del derecho de Habermas: Facticidad y validez como una reformulacién de su Teoria
de la Accién comunicativa

De esta manera, la legitimidad, entendida por Habermas (1999) como legalidad, al tiempo que integracion
social, establece un vinculo entre la reflexion filosofica de la Teoria Critica con el analisis de la teoria de
sistemas provenientes de la sociologia, que va a nutrir en mayor medida, la reflexion de Habermas en torno
a los problemas de legitimidad.

Habermas como autor interdisciplinario, recibio la influencia de distintos autores y marcos conceptuales.
Por un lado, la critica a la razon instrumental de Adorno y Horkheimer, por otro el concepto de sistemay
accion racional orientada a fines provenientes de la teoria sociologica de Max Weber, y la nocion de mundo
de la vida de Edmund Husserl. (Vargas Campos, 2021)

Estos elementos dialogan en la Teoria Critica habermasiana orientada a denunciar la crisis de legitimidad
de las sociedades contemporaneas producto de lo que él va a denominar desacoplamiento entre sistema
y mundo de la vida. Elementos conceptuales que desarrollara en su obra Teoria de la Accion comunicativa.

3.2. La Teoria Critica en Teoria de la accion comunicativa: desacoplamiento y colonizacion del mundo de la
vida

Como dijimos, el concepto de mundo de la vida fue acufiado por Edmund Husserl (2008), quien dentro del
contexto de su discusion sobre las posibilidades epistemologicas de la ciencia positiva 'y de su propuesta
fenomenologica, reconstruye la labor del cientifico y su relacion problematica con su cotidianidad, el mundo
de la vida.

El mundo de la vida, en términos husserlianos, evidencia las relaciones de sentidos en “el que nosotros
vivimos siempre” (Husserl, 2008, p. 171), es decir, la vida general en la cual conformamos comunidad. Mas
adelante aclara, que el mundo de la vida abarca todas las “actualidades y potencialidades humanas” (p.
172) desde donde se construyen las experiencias cotidianas de los seres humanos, y por lo tanto ayudan a
configurar su actuacion y pensamiento, incluida su labor cientifica.

Habermas (2010b) da su propia interpretacion a la nocion de mundo de la vida husserliana como un horizonte
y trasfondo que da contexto a las interacciones sociales. El concepto que aporta Habermas a la nocion es
el lenguaje como elemento que da sentido a las interacciones del mundo de la vida.

En este sentido el mundo de la vida en el concepto habermasiano se encuentra constituido por la culturay
el lenguaje que otorgan a las personas patrones de interpretacion que guian su conducta y sus relaciones
sociales. Asi, en el mundo de la vida “hablante y oyente (...) pueden plantearse reciprocamente la pretension
de que sus elocuciones concuerdan con el mundo y en que pueden criticar los fundamentos de esas
pretensiones de validez, resolver sus disentimientos y llegar a un acuerdo” (Habermas, 2010b, p. 604-605)

En este punto es importante senalar que Habermas diferencia la nocion de mundo de la vida, de otras tres
nociones de mundo formales: mundo objetivo (entidades sobre las que son posibles enunciados verdaderos),
mundo subjetivo (vivencias particulares del sujeto) y mundo social (relaciones interpersonales) (Habermas,
2010b, p. 597-598)

Elmundo de la vida corresponde al marco lingiiistico y cultural que permite la interacciony el entendimiento
de los sujetos, mientras que los conceptos formales de mundo otorgan el marco de referencia sobre lo que
es posible ser dialogado.

Pero, el elemento fundamental que caracteriza el mundo de la vida es lo cotidiano. Lo cotidiano como
categoria del mundo de la vida, permite que las personas puedan encontrarse y realizar interpretaciones
linglistico-culturales orientadas al entendimiento, pero también, desde la narrativa de su propio contexto.

Revista Legem, Vol. 9 Nim. 1 (2023)



Diego Mauricio Molina Montealegre

La narrativa que se vincula a lo cotidiano del mundo de la vida, resulta un elemento importante en la
construccion teorica de Habermas, pues desde dicho punto le permite justificar su idea de construcciony
autocomprension de los sujetos integrantes del mundo de la vida.

La narracion en el ambito cotidiano permite a los participantes describir, analizar y entrelazar los sucesos
y entidades que conforman el entendimiento de su propio mundo de la vida y la conformacion de una
identidad personal.

Esclarecida la nocion de mundo de la vida en Habermas, es preciso llegar al nicleo de su planteamiento
critico: el desacoplamiento entre Sistema y mundo de la vida, y la posterior colonizacion de la Gltima.

En la obra Problemas de legitimacion en el capitalismo tardio, Habermas (1999) diferencié por primera vez
entre Sistema y mundo de la vida. Para ello adopta la teoria de sistemas. El Sistema permite estructurary
organizar unasociedad bajo la pretension de autogobierno, es decir la adaptacion del sistema a un ambiente
social, estableciendo limites que permitan su regulacion, siendo claves para esta funcion los subsistemas
politico y economico; diferenciado del mundo de la vida, que como vimos estructurado desde lo cotidiano
a partir de la cultura y el lenguaje que dotan de sentido las interrelaciones.

Habermas (2010b) estructura la diferenciacion entre Sistema y mundo de la vida, desde el concepto de
evolucion social. Para el autor, en las sociedades tradicionales y primitivas, Sistema y mundo de la vida
se encuentran entrelazados, y es la evolucion social, por medio de los distintos mecanismos sociales
(parentesco, dinero, clases sociales y poder), permitieron una progresiva diferenciacion en la sociedad, que
contribuyo asimismo a el progresivo desacoplamiento entre estos dos conceptos; el cual termina con su
desacoplamiento y colonizacion del mundo de la vida en la modernidad.

La aparicion de los mencionados mecanismos de diferenciacion, desde el punto de vista de Habermas
(2010b) han contribuido al aumento de la complejidad sistémica y la institucionalizacion de dichos niveles
de diferenciacion. “Cuanto mas complejos se vuelven los sistemas sociales, tanto mas provincianos se
toman los mundos de la vida. En un sistema social diferenciado, el mundo de la vida se encoge y se convierte
en un subsistema mas” (p. 661)

Y, en este proceso de desacoplamiento y diferenciacion el derecho juega un papel relevante en la
interpretacion habermasiana. El derecho, en esta primera obra, juegan un papel complementario a la
construccion de consensos del mundo de la vida. Es asi, como le otorga un rol como fuente ulterior de
consenso, que aparece cuando ha fracasado el entendimiento en la comunicacion cotidiana del mundo de
la vida, y permita dar una regulacion que evite una solucion violenta del conflicto.

En la sociedad tradicional, el derecho se haya entrelazado con la moral, sin embargo, cuando la evolucion
social permitio la aparicion de los mecanismos institucionalizados de diferenciacion, el derecho y la moral
se fueron diferenciando, permitiendo que, en las sociedades modernas, el derecho se transforme en un
mecanismo regulado y sancionado coactivamente por el poder del Estado, de la cual se exige a las personas
obediencia al poder normativo.

Lo anterior, a juicio de Habermas, contribuyo a que la legitimidad se fuera construyendo alrededor de
procedimientos formales de creacion de las normas. Lo que en el ambito de la teoria juridica hemos
conocido como positivismo juridico. La anterior evolucion del derecho, y su cada vez mayor protagonismo
en los sistemas sociales, es resumido por el propio Habermas, retomando estudios de la sociologia juridica
al respecto.

Revista Legem, Vol. 9 Nim. 1(2023)



La filosofia del derecho de Habermas: Facticidad y validez como una reformulacién de su Teoria
de la Accién comunicativa

A modo de sintesis, Habermas (2010b) va a plantear la evolucion del derecho mediante cuatro paradigmas: El
Estado burgués correspondiente alos siglos XVIy XVl los paradigmas de Estado de Derecho correspondiente
a la monarquia alemana surgida en el siglo XIX, y en paralelo el paradigma de Estado democratico de
Derecho producto de la Revolucion francesa y demas revoluciones liberales del siglo XIX, y el paradigma de
Estado social de Derecho que aparece en el siglo XX.

Lo importante de esta descripcion es el analisis que realiza Habermas de cada paradigma respecto a su
concepto de mundo de la vida. El Estado burgués que aparece posterior a la caida del mundo medieval
construye su paradigma de derecho alrededor del concepto de legalidad y de persona juridica, concepto
que permite y habilita las relaciones comerciales y civiles propios del ascenso incipiente del capitalismo y
de la burguesia como clase social.

Bajo este paradigma el mundo de la vida se encuentra excluido de la proteccion legal, y desde las teorias
del contrato social (Habermas analiza especialmente la de Hobbes) el mundo de la vida es considerado ese
Estado de naturaleza que debe ser superado mediante la construccion de un Estado civil.

En contraposicion los paradigmas de Estado de Derecho y Estado democratico de Derecho desarrollados a
partir del siglo XIX, significaron una blsqueda de legitimidad politica tomando como fuente el mundo de la
vida. La aparicion de los derechos subjetivos y la necesidad de la participacion politica como fuente de la
legitimidad en estos modelos, los interpreta Habermas como avances para la consideracion de los aspectos
del mundo de la vida como fuente de la legitimidad del sistema politico.

Empero, la aparicion del derecho de participacion politica concretado en los modelos de democracia
representativa por medio de organos legislativos de eleccion popular, trajo la paradojica consecuencia de
la prevalencia de la ley en sentido formal. En sentido formal pues esto dio paso a las propuestas desde la
escuela exegética y del positivismo del derecho, de la legitimidad de las normas legales cuando estas son
creadas siguiendo el procedimiento valido para ello. Es decir, la legitimidad empez6 a depender de la mera
legalidad.

El punto critico lo encuentra Habermas en el paradigma de Estado social surgido posterior a la crisis
generada por la gran caida de la bolsa de Nueva York en 1929. La conocida época de la ‘Gran Depresion’ llevo
al sistema capitalista a realizar ajustes a su modelo economico. De esta manera el modelo intervencionista
o keynessiano, aparece con el objetivo los efectos externos que genera el capitalismo, con su consecuente
plusvaliay trabajo asalariado.

Esta interpretacion es similar a la del economista Postone (2007), quien sefala como la gran crisis
economica del 29’ llevo al modelo capitalista a adaptarse para poder sobrevivir. Y como mecanismo de
adaptacion se reconfigura como un Estado social que vincule e incluya dentro del catalogo de derechos
necesidades e intereses de caracter social (trabajo, educacion, salud) que lleven a reducir la conflictividad
social inmanente al trabajo asalariado en sus primeras formas.

Desde este punto de vista, el Estado social permite la supervivencia del capitalismo generando efectos
ambivalentes en el reconocimiento de derechos sociales. Ambivalente, es el término exacto usado por
Habermas (2010b) pues la existencia de dicho tipo de derechos, por un lado, contribuye a la proteccion de
clases sociales como la trabajadora, por ejemplo, pero por otro, legitima y asienta el modelo capitalista en
el sistema social.

Asuvez, el mayor intervencionismo del Estado ha llevado a una colonizacion del mundo de lavida, el cual es
la tesis principal de Habermas. La mayor intervencion del derecho en asuntos de la vida cotidiana implica su

Revista Legem, Vol. 9 Nim. 1 (2023)



Diego Mauricio Molina Montealegre

colonizacion. La regulacion legal de aspectos de seguridad social como lo son la muerte, salud, enfermedad,
embarazo genera la ambivalencia de una mayor proteccion de derechos, pero también la intervencion por
medio de la burocratizacion y la monetizacion de casi todos los aspectos de la vida del ser humano.

De esta manera los sujetos se insertan en una dinamica de clientela donde los aspectos monetarios y
la burocracia absorben los elementos cotidianos, llevando a que en la practica el sistema capitalista se
inserte, ya no solamente en las relaciones de produccion, sino que logren una reproduccion simbolica en
el mundo de la vida. Esta es la definicion de Habermas de colonizacion del mundo de la vida. (2010b, p. 897)

La colonizacion del mundo de la vida implica entonces la adaptacion del sistema capitalista por el cual se
expande, llevando a que los sistemas economico y politico intervengan e influyan en el mundo de la vida,
siendo el derecho, como vimos un medio fundamental para esto, a través del proceso que Habermas ha
denominado juridificacion.

El proceso de juridificacion alude al aumento considerable del derecho escrito en las sociedades modernas,
en dos sentidos: como un adensamiento, por el cual una materia juridica general se va desagregando en
materias juridicas cada vez mas especificas (ejemplo de ello lo podemos ver en Colombia con el derecho
administrativo), y como extensién, dado el aumento de asuntos que ahora son regulados de forma legal.

Es asi, como asuntos sociales que anteriormente eran decididos y resueltos en el ambito del mundo dela
vida de manera informal por medio del entendimiento, ahora son formalizados por medio del derecho y
decididos por otras instancias del sistema juridico-politico, sustrayendo aspectos cotidianos del ambito
de decision.

Ensintesis, la Teoria Critica habermasiana esta orientada a denunciar la colonizacion que ha sufrido elmundo
de la vida, donde el consenso y la comunicacion orientada al entendimiento han sido progresivamente
sustituidos por los sistemas politico y economico llevando a la reproduccion simbolica del modelo
capitalista en las relaciones sociales, en donde el derecho ha jugado un papel fundamental gracias al papel
de juridificacion.

3.3. Razon comunicativa, accion comunicativa y ética del discurso: primera biisqueda para la legitimacion
de las sociedades contemporaneas

En el prefacio a la tercera edicion de su obra Teoria de la accién comunicativa, Habermas (2010b) deja
claro el principal objetivo de su obra: fundamentar un cambio de paradigma en el pensamiento filosofico
que implica el abandono de la perspectiva de la filosofia de la conciencia por una filosofia en términos de
teoria comunicativa (p. 11). Este cambio de paradigma se evidencia en mayor medida en su propuesta de
reconstruir el concepto moderno de razon practica de caracter subjetivo, por una razén comunicativa de
caracter intersubjetivo.

El cambio de perspectiva hacia una racionalidad comunicativa, implica que la racionalidad de una accion
ya no sea evaluada, Unicamente desde una perspectiva monologica donde lo racional es catalogado
como verdadero/falso seglin un punto de referencia objetivo; sino que la racionalidad se reputa dada la
pertenencia del sujeto a una comunidad desde su capacidad para que sus acciones tengan una pretension
de validez reconocida intersubjetivamente.

Asi, afirma Habermas (2010b) una accion o afirmacion es racional, no solo cuando se le puede reputar
falsedad/verdad con base en evidencias argumentadas, sino que también cuando puede justificar su accion
seglin normas vigentes y expectativas de comportamiento legitimas, o cuando posee la capacidad de
expresar de forma veraz un deseo, sentimiento o estado de animo.

Revista Legem, Vol. 9 Nim. 1(2023)



La filosofia del derecho de Habermas: Facticidad y validez como una reformulacién de su Teoria
de la Accién comunicativa

De esta manera, el concepto de racionalidad se nutre de los elementos intersubjetivos propio de las
relaciones sociales que surgen de sujetos pertenecientes a una comunidad, frente a la concepcion
subjetiva e individual de la racionalidad practica. Una interpretacion interesante sobre este aspecto de
la comunidad y el dialogo en la teoria de Habermas, y poco referido por la mayoria de los estudiosos de
Habermas, es la del profesor Benente (2016) y su referencia a la conexion e influencia poco estudiada del
sentido de comunidad de los griegos, y la perspectiva que orienta la teoria de la accion comunicativa en
Habermas.

Desde la perspectiva de racionalidad comunicativa Habermas empieza a estructurar los conceptos
fundamentales de su teoria, iniciando con el concepto clave de accion comunicativa.

Para formular su concepto de accion comunicativa, Habermas hace una revision del concepto de accion
social construido por Max Weber, citandolo de manera textual para dejar claro su significado: “Por accion
entenderemos un comportamiento humano al que el agento o los agentes asocian un sentido subjetivo”
(Weber, 2002 como se citd en Habermas, 2010b, p. 324)

Como explica Habermas, el concepto weberiano de accion ligado a un sentido subjetivo, emparenta la
nocion con una funcion teleologica, que ademas remite a una perspectiva subjetiva de la filosofia de la
conciencia. Como explicamos anteriormente, Habermas se propone la sustitucion de dicho paradigma por
uno comunicativo, sin embargo, previo a realizar la reconstruccion desde el término de accion comunicativa,
analiza las categorias y posibilidades que se derivan del concepto de Weber.

Para ello sistematiza los tipos de accion social desarrollados por Weber identificando cuatro de ellos: accion
racional con arreglo a valores, accion racional con arreglo a fines, accion afectiva y accion tradicional, los
cuales se diferencian por la finalidad que se sigue con la accion ya sea valorativa, utilitaria o afectiva.

Pero la clasificacion que le resulta Gtil a Habermas (2010b) es una que él denomina no-oficial debido a que
no fue enunciada de manera explicita por Weber en su obra, sino que es construida por el propio Habermas
a partir de una interpretacion alternativa (p. 328-329).

En esta propuesta Habermas destaca que la accion social en Weber también puede dividirse como una
accion social orientada a fines en una trama de intereses particulares, o como accion social orientada a un
consenso normativo. Esta argumentacion le permite proponer que la accion puede ser diferenciada entre
una accion estratégica orientada al éxito y una accion comunicativa orientada al entendimiento.

La diferencia esta dada por la finalidad con qué se orienta la accion. Mientras que en la accion estratégica
se busca la consecucion de una meta especifica y por lo tanto la accion esta guiada segln los medios que
se consideren adecuados para satisfacer su pretension, en la accion orientada al entendimiento que es
denominada accion comunicativa, “no se coordinan a través de un calculo egocéntrico de resultados, sino
mediante actos de entendimiento” (Habermas, 2010b, p. 331)

El entendimiento, es entendido por Habermas como la obtencion de un acuerdo, pero que no puede ser
inducido por factores o presiones externas, sino que debe ser racionalmente aceptado por los participantes,
por lo que la pretension de validez del acto comunicativo juega un elemento fundamental.

Lo anterior no significa que cuando se ejerce una accion comunicativa toda la comunicacion siga un modelo
de entendimiento perfecto. Ciertamente, Habermas acepta que existen casos de comunicacion en donde
los sujetos tengan que aclarar sus puntos frente a confusiones o malentendidos. Esto lo denomina como
entendimiento indirecto, pero concibe al lenguaje orientado al entendimiento como el original, mientras

Revista Legem, Vol. 9 Nim. 1 (2023)



Diego Mauricio Molina Montealegre

que el entendimiento indirecto como elementos subsidiarios, que aparecen en determinados momentos.
(Habermas, 2010b, p. 333-334)

Pero el entendimiento, requiere cumplir con unos requisitos de validez que hagan posible el acuerdo. Debe
ser correcto de acuerdo al contexto en que se circunscribe la comunicacion, debe ser verdadero que estén
ajustadas a la realidad objetiva, y debe ser veraz en cuanto a las opiniones, intenciones o sentimientos
expresados.

No obstante, lo anterior, la construccion fundamental en la nocion de accion comunicativa diferenciado de
accion social de Weber, es relacionar la accion y la racionalidad comunicativa con la estructura social. Esto
lo logra relacionando accion comunicativa con el concepto de mundo de la vida, ya analizado previamente.

Resulta interesante observar como Habermas (2010b) termina de estructurar su concepto de mundo de la
vida, no solo desde la nocion de Husserl como vimos anteriormente, sino que también mediante la influencia
de Wittgenstein.

En este punto Habermas cita a Wittgenstein, haciendo notar como desde la perspectiva de la filosofia
analitica, el autor vienés concebia la existencia de certezas que conforman un trasfondo contextual que
ayuda a los sujetos a interpretar sus interacciones. Este apartado lo encuentra Habermas muy similar a su
nocion de mundo de la vida.

Segin la interpretacion habermasiana, es gracias, y en el contexto del mundo de la vida donde los sujetos
se comunican bajo un contexto cotidiano comin que se puede lograr el entendimiento. Es por ello, que
entendida y revisada las implicaciones de la Teoria Critica en Habermas, podemos observar como la
propuesta de reconstruccion de la legitimidad y de su proyecto de modernidad, pasan por la reivindicacion
de la accion comunicativa y su racionalidad orientada al entendimiento propio del mundo de la vida.

La colonizacion del mundo de la vida ocurrida durante el desarrollo del modelo capitalista amenaza el
entendimiento debido a la reproduccion simbolica de los sistemas politico y econdmico, orientados
principalmente por la accion estratégica.

Y como desarrollo de estos conceptos, Habermas hacia la década de los 80’ va a desarrollar una ética
discursiva como respuesta e intento para rehabilitar la contradiccion inmanente a la colonizacion del
mundo de la vida. Vamos a revisar brevemente la propuesta ética de Habermas:

Su ética recibe la influencia directa del concepto kantiano de imperativo categorico. Habermas (1985) acepta
que una ética construida desde el paradigma de razon comunicativa, donde los sujetos se comuniquen bajo
orientados por el entendimiento, que como es en relacion intersubjetivo con el otro, deben ser aceptados
racionalmente.

Pero dicha aceptacion racional requiere que una norma moral para ser aceptada como valida, al igual que el
concepto de Kant, debe seguir una ley general de caracter universal que sea aceptada por todos.

En este sentido, bajo la ética discursiva, un principio moral que posibilite la consecucion del consenso debe
seraceptada por todos bajo una ley universal. Pero, a diferencia de Kant, dicho principio moral, no puede ser
deducido a partir de la simple reflexion racional subjetiva, sino que debe construirse intersubjetivamente,
por lo que agrega Habermas (1985) al concepto kantiano, la necesidad de que el principio sea piblicamente
defendido.

Asi, la propuesta de Habermas (1985) esta orientada a la construccion de normas validas que sean discutidas

Revista Legem, Vol. 9 Nim. 1(2023)



La filosofia del derecho de Habermas: Facticidad y validez como una reformulacién de su Teoria
de la Accién comunicativa

racionalmente que asegura una decision colectiva, de tal manera que se pueda construir un acuerdo en
cuanto participantes de un discurso practico.

¢Por qué la norma ética debe ser discutida para lograr su justificacion? Este interrogante lo responde el
propio Habermas (1985) sefialando la necesidad de lograr acuerdos colectivos que vinculen a la comunidad.
Por ello, y como una respuesta a la propuesta de justicia de Rawls, para Habermas lo importante es que las
normas morales puedan fundamentarse desde la participacion ciudadanay la formacion de la voluntad, no
desde la simple imparcialidad.

De esta manera, la propuesta de ética discursiva, resulta en uno de los primeros intentos de Habermas de
materializar su propuesta de accion comunicativa con una base empirica. La pretension de consecucion
de decisiones colectivas mediante la argumentacion, puede interpretarse como una primera bilsqueda
de legitimar nuevamente las sociedades. La formacién de la voluntad, concepto incipiente en la ética del
discurso, como veremos mas adelante, sera fundamental para su filosofia del derecho, y la reconstruccion
de su propuesta teorica.

Ahora, esta pretension de normas validas discutidas y aceptadas racionalmente por todos genera
interrogantes. ;Cual es la aplicabilidad practica de esta propuesta?, ses factible la pretension de una
aceptabilidad racional de una norma para todos?, tal como lo senala Habermas con la accion estratégica
orientada al éxito, ;Como lograr un consensoy una accion orientada al entendimiento que supere o restrinja
las dificultades de una accion estratégica?

Estos interrogantes llevaran a Habermas a reformular y precisar su teoria en su posterior obra Facticidad y
validez, la cual sera analizada a continuacion:

3.4. Reformulacion de la teoria de la accion comunicativa en Facticidad y Validez: Reconstruccion de la
legitimidad del derecho

3.4.1. Facticidad y validez frente a Teoria de la accion comunicativa.

La idea de Facticidad y validez como una reconfiguracion de la teoria de la accion comunicativa encuentra
sustento, de manera superficial, en el prefacio de la obra. De manera bastante clara Habermas (2010a)
anuncia que uno de sus objetivos fundamentales con la obra es “desmentir realizativamente la objecion de
que la teoria de la accion comunicativa es ciega frente a la realidad de las instituciones.” (p. 58)

El segundo objetivo lo enmarca desde el contexto politico y economico en que aparece la obra. Facticidad
y validez se publica por primera vez en 1992, posterior al fin de la Guerra Fria y la disolucion de la Union
Soviética. Pero también, en un momento donde el capitalismo empieza a mutar hacia un nuevo paradigma,
neoliberal, y en varios paises Occidentales se empieza a discutir y modificar los parametros de un Estado
Social hacia un Estado neoliberal mas austero, y con dinamicas de mercado mas fuertes.

El diagnostico de Habermas en este sentido es pesimista. Ante el crecimiento economico desbordado
del capitalismo en forma neoliberal, el aumento alarmante de la desigualdad global entre el ‘Norte’' y el
‘Sur’, como el mismo lo menciona, y el inicio de guerras de tipo étnico y nacional (las guerras civiles en
Yugoslavia y Ruanda estaban empezando), Habermas (2010A) encuentra una sociedad Occidental cada vez
mas escéptica de la democracia y de la forma de Estado de derecho. “Ante este estremecedor trasfondo
la politica pierde hoy orientacién, seguridad y autoconciencia” (p. 60-61), y por ello indica como segundo
objetivo sustentary fundamentar tedricamente su sospecha de que “el Estado de Derecho no puede tenerse
ni mantenerse sin democracia radical” (p. 61)

Revista Legem, Vol. 9 Nim. 1 (2023)



Diego Mauricio Molina Montealegre

De esta manera, tenemos que Habermas se fija dos objetivos con su obra. Demostrar la utilidad practica
de la teoria de la accion comunicativa en la realidad de las instituciones de los Estados democraticos
de Derecho, y a su vez, fundamentar una nueva vision de dichos bajo el entendido de un paradigma de
democracia radical.

Pero, el cumplimiento de dichos objetivos, le implico a Habermas una modificacion sustancial de su anterior
teoria, la cual es la interpretacion que se busca defender en este capitulo. El capitulo primero, le servira a
Habermas para hacer una autoevaluacion profunda de su teoria, a la vez que una reconfiguracion de esta
por via del derecho como elemento central.

¢Por qué el derecho se vuelve una categoria fundamental para la teoria de Habermas? Podriamos decir
preliminarmente que tal como observamos en el analisis de su Teoria Critica, el proceso de juridificacion, es
decir de expansion del derecho, sirvio de mecanismo para la colonizacion del mundo de la vida.

En Facticidad y validez reafirma la funcion del derecho como mecanismo que dota de herramientas
normativas que sustentan la integracion social. Lo anterior viene de la mano con la idea de que no solo
el entendimiento genera integracion, sino que se acepta que el dinero por medio de la figura del mercado
y el poder administrativo, compiten con el lenguaje orientado al entendimiento, en la consecucion de
integracion social. (Habermas, 2010a, p. 102)

Y, desde dicho sentido, el derecho cumple la funcion de dar soporte normativo tanto al poder administrativo
y politico, como al poder economico. Esta es la dificultad que encuentra Habermas. El derecho puede
al mismo tiempo que herramienta para la integracion social, en sus relaciones con el poder politico y
econdmico, puede también dotar de apariencia de legitimidad a los intereses del mercado.

Es por esto que Habermas se propone la reconstruccion de la legitimidad del derecho, pero teniendo en
cuenta las dificultades practicas que genera la teoria de la accion comunicativa. Y es asi, porque en la
evaluacion que hace de su teoria en el primer capitulo encuentra dos deficiencias:

Por un lado, acepta que su teoria tal como fue planteado en el ambito de la accion comunicativa y la
ética del discurso solo puede ser comprendida desde ambitos de aplicacion limitados. Es decir, el lenguaje
orientado al entendimiento surgido en el trasfondo del mundo de la vida, solo es posible aplicarse en
ambitos sociales pequenos y limitados. Dado que como vimos, el prerrequisito para el entendimiento es
que los agentes compartan un mundo de la vida en comin, su aplicabilidad se limita a dicha circunstancia.

Por otro lado, y como consecuencia de lo anterior se plantea el siguiente interrogante, ;de qué manera
individuos pertenecientes a mundos extremadamente diferenciados y plurales pueden integrarse
socialmente si cada vez que se amplia el margen de aplicabilidad, aumenta también las posibilidades de
disenso?, este interrogante que pone en cuestionamiento la aplicabilidad practica de la teoria viene de la
mano de otro cuestionamiento, ;como conciliary lograr consenso entre sujetos que actlan estratégicamente
y actores guiados bajo el entendimiento?

Bajo estos interrogantes acepta Habermas las objeciones de su teoria de la accion comunicativa, y se
plantea remediarlo demostrando su aplicabilidad en el contexto de Estados democraticos de Derecho y
de sus instituciones politico-juridicas. Pero, tal como vimos en parrafos anteriores, el derecho al cumplir
una doble funcion tanto de integracion como de legitimador del poder politico-economico que amenaza
al mismo tiempo, la integracion del mundo de la vida debido a su colonizacion, debe ser reconstruido
para recuperar su legitimidad. Esta reconstruccion seguira las orientaciones de la teoria comunicativa
habermasiana.

Revista Legem, Vol. 9 Nim. 1(2023)



La filosofia del derecho de Habermas: Facticidad y validez como una reformulacién de su Teoria
de la Accién comunicativa

3.4.2. La tesis de co-originalidad entre derechos subjetivos y soberania popular como reconstruccion de la
legitimidad del derecho.

La reconstruccion de la legitimidad del derecho parte de definir qué implica el fendmeno juridico en la
modernidad. El analisis que hace Habermas del derecho como fenomeno en la modernidad, es que este
debe ser entendido, necesariamente desde la construccion de las nociones de derecho subjetivo, asi como
de la garantia de produccion legislativa de las normas juridicas, la cual surge de la mano con la pretension
de soberania popular.

Para poder plantear la tesis de co-originalidad entre derechos subjetivos y soberania popular, se hace
necesario primero revisar el concepto de derecho subjetivo y soberania popular tal como es analizado
por el propio Habermas, la tension que existe entre dichos principios desde donde se pretende fundar los
principios del derecho moderno, y la posterior propuesta de Habermas encaminada a demostrar, desde su
perspectiva, que dicha tension no existe, y que por el contrario, son co-originales seglin su reinterpretacion
en términos de la teoria del discurso.

La nocion de derecho subjetivo, en la interpretacion habermasiana, surge de la mano de la filosofia de la
conciencia y las distintas doctrinas del derecho natural. Mas en su aparicion original el derecho subjetivo
era percibido como derecho individual, el cual debia ser protegido dada la condicion libre del sujeto.

Desde dicha libertad se justifica filoso6ficamente la existencia de un derecho que debe ser protegido por
la autoridad estatal, pero, sobre todo, a modo de garantias de libertad negativa, la esfera privada del
individuo no puede ser intervenida de tal modo que se coarte la autonomia del sujeto.

Para Habermas (2010a) es Kant quien puede fundamentar y dar legitimidad al derecho desde esta
perspectiva, desde su famosa formulacion del principio del derecho. “Una accion es conforme a derecho
cuando permite, o cuya maxima permite a la libertad del arbitrio de cada uno coexistir con la libertad de
todos segin una ley universal” (Kant, 2008, p. 39)

Habermas (2010a) interpreta la teoria kantiana como una respuesta a la teoria del contrato social de Hobbes.
El contrato social en Hobbes busco respaldar su propuesta, trasladando los principios de los contratos del
ambito privado a un contrato de tipo social que sustente la creacion de un Estado civil. La objecion de Kant
a esto radica en que la legitimidad politica no puede predicarse de los intereses privados y particulares
propios de un contrato, sino que debe tener una justificacion moral que lo legitime.

Dicha legitimidad moral la encuentra Kant en la formulacion del principio general del derecho, vista
anteriormente, donde la conciliacion entre el arbitrio individual con la libertad general, logra la creacion
de una comunidad politica. El derecho subjetivo que se deriva de dicho principio es el de la autonomia
voluntad, derivado al mismo tiempo de una autonomia moral, segiin la construccion filosofica de la época.

De esta manera el principio general del derecho se relaciona con el imperativo categorico de tipo moral en
Kant, pero, ademas, Habermas (2010a) anota que el principio del derecho, quiso servir de puente entre el
principio moraly el principio democratico, sin embargo, a juicio del aleman, este intento fue infructuoso.

“El principio del derecho no constituye un eslabon intermedio entre el principio moral y el principio
democratico, sino solo el reverso del principio democratico mismo” (Habermas, 2010a, p. 159) El concepto de
autonomia que sirve de base a Kant para la construccion tanto de su teoria moral, como juridica y politica,
termina siendo un reverso de los tres principios, por lo que la objecion de Habermas hacia Kant, radica en
su falta de claridad para explicar las relaciones entre cada uno de los tres componentes.

Revista Legem, Vol. 9 Nim. 1 (2023)



Diego Mauricio Molina Montealegre

Y dicha falta de claridad para sustentar dichos principios, sirven de sintoma para senalar las tensiones que
existen entre la nocion de derechos subjetivos y la de soberania popular, siendo esta Gltima, entendida
como la facultad de autoorganizacion de la comunidad, por el cual el pueblo posee el poder politico.

Ahora, no se puede caer en el error de interpretar la critica de Habermas a Kant, como una simple objecion
frente ala poca claridad. Habermas (2010a) va mas allay cuestiona el concepto moral de autonomia kantiana.

Kant pretendio establecer una conexion necesaria entre estos conceptos a partir de la nocion de autonomia
como derecho subjetivo que posibilita el ejercicio politico, sin embargo, al preceder su argumentacion de
una legitimacion con fuente moral, “impide que en la construccion de la teoria kantiana del derecho el
contrato social ocupe la posicion central” (Habermas, 2010a, p. 166)

Desde la anterior inconsistencia, para Habermas, al imponer la autonomia politica como derecho subjetivo,
pero con una condicion previa legitimadora como principio moral, no se puede hablar de una conexion
necesaria, ni de una cooriginalidad entre los dos, pues en la argumentacion kantiana, se desvela, segin la
interpretacion habermasiana, una prevalencia por los derechos subjetivos como condiciones previas para
la formacion de la soberania popular.

Junto a Kant, Habermas reconoce otro filosofo clave en la construccion del paradigma de derecho moderno.
Es el caso de Rousseau, al que también encuentra similares objetivos a los kantianos. No solo por el
contexto de la teoria del contrato social, sino por la preeminencia del concepto de autonomia politica para
la argumentacion, aunque, sin embargo, en Rousseau la nocion de autonomia tiene implicaciones distintas
a la Kantiana:

La voluntad unida de los ciudadanos esta ligada a través, del medio que representan las leyes abstractas
y generales, a un procedimiento de legislacion democratica, que excluye per se todos los intereses no
susceptibles de universalizacion y que solo permite regulaciones que garanticen a todos iguales libertades
subjetivas. (Habermas, 2010a, p. 166-167)

Desde esta argumentacion, donde el principio de autonomia, por medio de un procedimiento democratico
que excluye los intereses no susceptibles de ser universalizados, busca establecer la conexion entre
soberania popular, por medio del procedimiento democratico, con los derechos subjetivos, cristalizados en
aquellos intereses y libertades universales.

A lo anterior, aunque Habermas (2010a) lo encuentra, en sus palabras, “convincente”, considera que no fue
suficientemente desarrollada, debido a la prevalencia que le va a terminar dando el filosofo ginebrino al
enfoque republicano. Y esto se debe al concepto de autonomia como “la realizacion de la forma de vida de
un pueblo concreto” (p. 167), en donde se observa un mayor peso al componente republicano de soberania
popular.

De esta manera, para Habermas (2010a) el error consistié en intentar fundar sus respectivas teorias en una
concepcion de la razon practica subjetiva. “La razon y la voluntad pueden quedar, ciertamente, aunadas en
el concepto de autonomia, pero solo de forma que esta facultad de autodeterminarse queda adscrita a un
sujeto” (p. 168). Entonces, esta concepcion subjetivista de la razon, en los términos de Habermas, lleva a
Kant a prevalecer la nocion de derechos subjetivos, pues Kant adscribe la autonomia al sujeto individual; y
a Rousseau a prevalecer la nocion de soberania popular, al adscribir la autonomia al pueblo como sujeto.

Dicha tension que senala Habermas ha podido ser observada, tanto en la discusion entre paradigmas de
democracia liberal y democracia republicana, como en la discusion en torno a las tensiones existentes entre

Revista Legem, Vol. 9 Nim. 1(2023)



La filosofia del derecho de Habermas: Facticidad y validez como una reformulacién de su Teoria
de la Accién comunicativa

constitucionalismo y democracia que ha repercutido en discusiones constitucionales, como, por ejemplo,
en torno a la legitimidad del control de constitucionalidad y del poder de reforma constitucional. Sobre
esta dltima no vamos a referirnos en este momento, pues es una de las discusiones centrales del capitulo Il

Sobre latension entre democracia liberal y republicana vamos a referirnos brevemente. El paradigma liberal
de democracia, en términos de Moretti (2015) parte de una desconfianza al poder estatal, de tal manera que
la nocion de ley y de derecho subjetivo se construye como un limite a dicho poder estatal, de tal manera
que proteja al individuo de una intromision de este al ambito de su vida privada.

Mientras, en el paradigma republicano, siguiendo al mismo autor, la participacion politica de los ciudadanos
resulta central, buscando entonces una construccion de soberania popular, en términos de intervencion
directa de los ciudadanos en los asuntos que le competen, y no desde una simple representacion popular.

La tension entre derechos subjetivos y soberania popular en términos de paradigmas de democracia queda
planteada de la siguiente: ;puede hablarse de soberania popular, si la misma debe someterse a los dictados
de una norma superior, como es la constitucion? (Moretti, 2015)

Habermas (2010a) tiene ciertamente su propia vision de esta tension:

Mientras que segin la concepcion liberal los derechos del hombre se imponen a la
consideracion moral como algo dado, anclado en un ficticio Estado de naturaleza,
conforme a la concepcion republicana, la voluntad ético-politica de un colectivo que
decida él mismo lo que quiere ser, no puede reconocer nada que responda a su propio
proyecto de vida. (Habermas, 2010a, p. 165)

Como venimos desarrollando, Habermas se propone argumentar que dicha tension, si se interpreta desde la
perspectiva de la razon practica, tal como lo realizaron Kant y Rousseau, resulta inevitable; si se interpretan
estos principios siguiendo su perspectiva de razon comunicativa, se puede reestablecer la legitimidad del
derecho y superar dicha tension a partir de la co-originalidad de los mismos, reiterando lo seialado en el
prefacio, y que citamos en paginas anteriores: se hace necesario pasar de una razon practica propia del
subjetivismo filosofico a una razon comunicativa que parte del entendimiento intersubjetivo.

Entonces, Habermas (2010a) reemplaza el concepto de autonomia por el de autolegislacion que concibe a
los destinatarios, a su vez como autores de los derechos, de forma tal que, como lo sefiala Benente (2016),
esta idea de autolegislacion parte, también, del supuesto de conciliar entre autonomia privada y autonomia
publica.

Elsistemadelosderechosnopuedehacersederivarnideunalecturamoralde losderechos
del hombre ni tampoco de una lectura ética de la soberania popular [..] Las instituciones
normativas que vinculamos con los derechos del hombre y de la soberania popular solo
pueden hacerse valer sin mermas y sin recortes en el sistema de derechos si partimos
de que el derecho a iguales libertades subjetivas de accion, ni puede simplemente
imponerse al soberano como limite externo, ni tampoco ser instrumentalizado como
requisito funcional para sus fines (Habermas, 2010a, p. 169)

El paso de un concepto de autonomia, a un concepto de autolegislacion, resulta de la aplicacion de un
principio discursivo orientado por la accion comunicativa. La legitimidad del derecho viene dada en la
medida que se sustente y retome los parametros del mundo de la vida desacoplada del sistema social.

De esta manera, la autolegislacion en Habermas (2010a) desde términos discursivos implica la exigencia
de que los ciudadanos sean autores de sus propios derechos, pero siguiendo los términos y condiciones

Revista Legem, Vol. 9 Nim. 1 (2023)



Diego Mauricio Molina Montealegre

del entendimiento, en los términos de la teoria comunicativa. La autoria de sus propios derechos lleva a la
co-originalidad en la explicacion habermasiana, pues de esta manera se entiende al principio democratico
como nicleo esencial y co-original de un sistema de derechos.

“La génesis logica de estos derechos constituye entonces un proceso circular o movimiento circular, en
el que el codigo que es el derecho y el mecanismo para la generacion del derecho legitimo, es decir, los
principios democraticos se constituyen co-originalmente” (Habermas, 20103, p. 187). Y el proceso es circular,
porque para que el sujeto sea soberano debe poder considerarse autor del derecho, teniendo entonces la
nocion de derecho subjetivo como producto de la expresion soberana de los ciudadanos, pero al mismo
tiempo para poder crear dicho principio democratico se requiere, al tiempo, se le reconozca su autonomia
privada.

Con este argumento Habermas (2010a) sustenta su tesis de co-originalidad entre derechos y soberania
popular. Es decir, derechos y soberania popular se requieren mutuamente. “Como sujetos juridicos solo
pueden alcanzar autonomia actuando y entendiéndose a la vez como autores de los derechos a los que
quieren someterse” (p. 192) El derecho subjetivo requiere para su legitimidad que se construya como una
expresion soberana, y debido a que “el codigo que representa el derecho viene ya dado a los sujetos como
Unico lenguaje en el que pueden expresar su autonomia. La idea de autolegislacion ha de hacerse valer en
el medio del derecho mismo” (p. 192), es decir, que la autolegislacion solo es posible, si al tiempo esta es
previamente reconocida como derecho de participacion politica.

Vamos a referirnos en este punto, brevemente, a tres criticas que se le han formulado a la tesis de co-
originalidad de Habermas:

Para Mouffe (2003), a diferencia de Habermas, la tension entre los paradigmas liberal y republicano resulta
irreconciliable. De esta manera, si para Habermas la tradicion liberal y republicana de la democracia se
puede conciliar bajo el supuesto de cooriginalidad entre soberania populary derechos subjetivos surgida de
los procesos de razdn comunicativa como principio de autolegislacion; para Mouffe (2003) dichas tradiciones
solo pueden ser conciliadas, de manera “imperfecta”, de forma transitoria “mediante negociaciones
pragmaticas entre fuerzas politicas, y dichas negociaciones siempre establecen la hegemonia de una de
ellas” (p. 22)

Pero ademas de la imposibilidad para Mouffe (2003) de solucionar la tensién entre liberalismo y
republicanismo, la autora también encuentra que, en su argumentacion, a pesar de lo pretendido por
Habermas, este termin6 dandole prevalencia al componente republicano de la democracia, por lo cual su
intento de establecer una cooriginalidad entre estos, resulta infructuosa, a la luz de quien venimos citando.

En este sentido, sefiala Mouffe (2003), que al radicar Habermas la importancia de los derechos subjetivos
en la autolegislacion democratica, termina subordinando los primeros a los postulados republicanos de la
soberania popular.

Frente a esta observacion, Habermas (1994) dos afos después de formular por primera vez, reiteray aclara
el punto desde donde se sustenta su tesis de co-originalidad: la interdependenciay relacion necesaria entre
autonomia privada (derecho subjetivo) y autonomia pablica o juridica (soberania popular). Los derechos
subjetivos son desarrollados y creados desde el principio discursivo de autolegislacion, aplicandose la
soberania popular en la creacion de estos; pero, para que un sujeto pueda tener dicha autonomia pblica
requiere que se respete su autonomia privada, planteandose entonces la co-originalidad en su creacion.
Podriamos decir, que dicho planteamiento busca conciliar la tension entre el principio democratico de
Rousseau (autonomia piblica), y el principio de derecho derivado de un principio moral del sujeto como

Revista Legem, Vol. 9 Nim. 1(2023)



La filosofia del derecho de Habermas: Facticidad y validez como una reformulacién de su Teoria
de la Accién comunicativa

destinatario de su libertad, tal como lo desarrolla Kant (autonomia privada).

Otra objecion, es la de Bayon (2010) para quien, el hecho de que “ambos ideales cuenten con una raiz
comin e incluso puedan considerarse igualmente valiosos no implica en modo alguno que no pueda haber
conflictos o tensiones entre uno y otro” (p. 297) En otras palabras, seglin su interpretacion, el planteamiento
de la cooriginalidad misma no resuelve automaticamente las tensiones que puedan existir entre estas.

Sin embargo, bajo nuestra interpretacion, si se demuestra la co-originalidad entre derecho subjetivo y
soberania popular dada su necesaria interdependencia, la tension o conflicto que se presente seria apenas
aparente. Bajo el principio de no contradiccion entre estos, si se reputa la prevalencia de los derechos
subjetivos sobre la soberania popular, el principio de autolegislacion por el cual los primeros son creados
por autoria de los ciudadanos implica su negacion por la relevancia de la soberania en la creacion de estos.
Y si, por el contrario, se presenta conflicto por presumirse la prevalencia de la soberania popular, esta al
ser un derecho mismo de participacion politica, implica que su proteccion no derive en la negativa de los
derechos subjetivos, pues en dltimas la proteccion de la soberania popular, implica al tiempo la proteccion
de los derechos que son creados por esto por principio de autolegislacion.

Una tercera critica es la de Benente (2016). Este autor, a diferencia de los otros, reconoce la coherencia y
solidez del planteamiento de co-originalidad. Sin embargo, interpreta que el principio de autolegislacion
por el cual se crean estos derechos, implica el consenso entre los participantes para su respectiva creacion.
Para el autor argentino, Habermas presupone el consenso, pues en su interpretacion el disenso no es
posible, si se siguen las reglas del entendimiento de la accion comunicativa.

En este (nico aspecto, me permito disentir de esta interpretacion. Mi lectura del planteamiento de co-
originalidad, es que dicho principio desde donde se reconstruye el derecho obtiene su aplicabilidad
institucional llevando el principio de autolegislacion, no hacia un consenso, sino hacia la inclusién de la
sociedad civil mediante el derecho a participar de los procesos de formacion de la opinion pablica.

Este planteamiento es concretado tanto en su propuesta de democracia deliberativa como en su propuesta
de justicia constitucional, que desarrolla en los capitulos VI, VIl y VIII. El principio de autolegislacion es
conciliado con la realidad sistémica institucional, de tal manera que los sujetos puedan participar de la
creacion de derechos y de normas, no en la medida en que establezcan consensos entre ellos para su
creacion, sino en la medida que sus opiniones, argumentos y demandas sean incluidas en el proceso de
formacion de la opinion pablica.

Es decir, la autoria, y a la legitimidad del derecho lo otorga el hecho de que el sistema institucional garantice
la participacion de las distintas voces desviantes en el debate piblico, en una relacion dialégica de doble
via, donde la participacion de los sujetos en los procesos de formacion de la voluntad publica, filtran los
temas, conflictos e intereses para la discusion piblica; y a su vez, la institucionalidad sistémica tiene la
obligacion de incluir dichas discusiones, como si fueran fuentes y materia prima para la decision, generando
un dialogo entre estas.

Desde dicha exigencia de inclusion en los procesos de formacion de la opinidon piablica, Habermas (2010a)
plantea un modelo decisional dialogico, con la fuerza politica de incluir los sectores de la sociedad al
debate politico. No es que el modelo deliberativo busque el ejercicio de consensos como respuestas a las
decisiones. No es el consenso lo que garantiza la racionalidad comunicativa en Habermas. Lo que garantiza
la racionalidad es la inclusion de la sociedad civil en las discusiones politicas, tal como lo senala el profesor
Mejia (2016) la inclusion de una dialéctica entre piblicos dominantes y plblicos contrahegemonicos.

Revista Legem, Vol. 9 Nim. 1 (2023)



Diego Mauricio Molina Montealegre

V. Conclusién

Siguiendo el relato abordado a lo largo del articulo, la bisqueda de Habermas por la reconstruccion de la
legitimidad perdida frente al desacoplamiento entre el sistema y mundo de la vida, y colonizacion de la
altima; Habermas reformula su teoria de la accion comunicativa acercando los principios comunicativos a
la realidad institucional.

Dicho acercamiento implica que el consenso, propio del escenario del mundo de la vida, se sustituya por una
exigencia de inclusion de la sociedad civil, incluyendo especialmente a aquellas voces disidentes y alternas,
que no poseen poder politico a la discusion. Es en la medida en que el aparato institucional permita el
dialogo de dichos sectores de la sociedad que se logra la legitimidad, en los términos de Habermas. Con
dicha inclusion, en términos similares a la lectura de Mejia Quintana (2016), se busca incluir las discusiones
del ambito del mundo de la vida (sociedad civil) a las decisiones del aparato institucional sistémico.

V. Referencias

Bayon, J.C. (2010). Democracia y derechos. Problemas de fundamentacion del constitucionalismo. En
Carbonell, M. y Garcia Jaramillo, I. El canon constitucional. Editorial Trotta.

Benente, M. (2016). Los supuestos del pensamiento politico y juridico de Jurgen Habermas. Revista de
Derecho. 29(1). pp. 29-49. https://doi.org/10.4067/50718-09502016000100002

Bernstein, R. (1988). Habermas y la modernidad. Editorial Catedra.
Guerra, M. (2015). Habermas. La apuesta por la democracia. Batiscafo S.L.

Habermas, ). (1975). ;Para qué ain filosofia? Teorema: Revista Internacional de Filosofia. 5(2). 189-211. https://
www.jstor.org/stable/43045859?read-now="1&refreqid=excelsior%3Adfas71ac8116f88a1bf6ca56a732e
ch3&seq=1#page_scan_tab_contents

Habermas, ). (1981). La reconstruccién del materialismo historico. Editorial Taurus.
Habermas, J. (1985). Conciencia moral y accién comunicativa. Ediciones Peninsula.

Habermas, J. (1988). La modernidad, un proyecto incompleto. [Capitulo de libro] En: Foster, H. (Ed.). La
posmodernidad. Editorial Kairos.

Habermas, J. (1993). El discurso filoséfico de la modernidad. Editorial Taurus.

Habermas, ). (1999). Problemas de legitimacion en el capitalismo tardio. Editorial Catedra. Coleccion Teorema.
Habermas, J. (2010A). Facticidad y validez. Editorial Trotta.

Habermas, ). (2010B). Teoria de la accion comunicativa. Editorial Trotta.

Hegel, G.W.F. (1968). Filosofia del derecho. Editorial Claridad.

Honneth, A. (2009). Patologias de la razén. Historia y actualidad de la Teoria Critica. Katz editores.
Horkheimer, M. y Adorno, T. (1994). Dialéctica de la llustracién. Fragmentos filoséficos. Editorial Trotta.
Horkheimer, M. (2003). Teoria Critica. Amorrortu editores.

Husserl, E. (2008). La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia trascendental. Prometeo Libros.
Kant, 1. (2008). La metafisica de las costumbres. Editorial Tecnos.

McCarthy, T. (2002). La Teoria Critica de Jurgen Habermas. Editorial Tecnos.

Mejia Quintana, O. (2016). Teoria consensual del derecho. El derecho como deliberacién piblica. Unijus,
Instituto Unidad de Investigaciones Juridico-Sociales Gerardo Molina. Universidad Nacional de
Colombia.

Revista Legem, Vol. 9 Nim. 1(2023)


https://doi.org/10.4067/S0718-09502016000100002
https://www.jstor.org/stable/43045859?read-now=1&refreqid=excelsior%3Adfa671ac8116f88a1bf6ca56a732ecb3&seq=1#page_scan_tab_contents
https://www.jstor.org/stable/43045859?read-now=1&refreqid=excelsior%3Adfa671ac8116f88a1bf6ca56a732ecb3&seq=1#page_scan_tab_contents
https://www.jstor.org/stable/43045859?read-now=1&refreqid=excelsior%3Adfa671ac8116f88a1bf6ca56a732ecb3&seq=1#page_scan_tab_contents

La filosofia del derecho de Habermas: Facticidad y validez como una reformulacién de su Teoria d
de la Accién comunicativa

Moretti, I.L. (2015). “De limites y potencias”. Breve ensayo sobre la relacion entre ley y soberania popular
en la teoria liberal y republicana. Question. Revista especializada en Periodismo y Comunicacion.
47(1). pp. 214-229. http://sedici.unlp.edu.ar/bitstream/handle/10915/48952/Documento_completo.
pdf-PDFA.pdf?sequence=1&isAllowed=y

Mouffe, C. (2003). La paradoja democratica. Editorial Gedisa.
Postone, M. (2007). Marx reloaded. Repensar la Teoria Critica del capitalismo. Editorial Traficantes de Suefios.

Vargas Campos, R. (2021). El imperativo de acoplamiento entre sistema y mundo de la vida en Jiirgen
Habermas a proposito de su critica a Talcott Parsons. Revista Comunicacién. 30 (1). pp. 17-32. https://
revistas.tec.ac.cr/index.php/comunicacion/article/view/5768/5532

Velasco, ). (2013). Habermas. El uso de la razén piblica. Alianza Editorial.

Weber, M. (2002). Economia y sociedad. Esbozo de sociologia comprensiva. Fondo de Cultura Econdmica.

Revista Legem, Vol. 9 Nim. 1 (2023)


http://sedici.unlp.edu.ar/bitstream/handle/10915/48952/Documento_completo.pdf-PDFA.pdf?sequence=1&isAllowed=y
http://sedici.unlp.edu.ar/bitstream/handle/10915/48952/Documento_completo.pdf-PDFA.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://revistas.tec.ac.cr/index.php/comunicacion/article/view/5768/5532
https://revistas.tec.ac.cr/index.php/comunicacion/article/view/5768/5532




