
REVISTA LEGEM
ISSN Online 2346-2787

La filosofía del derecho de Habermas: Facticidad y validez como una 
reformulación de su Teoría de la Acción comunicativa1

Habermas's philosophy of law: Facticity and validity as a reformulation of 
his Theory of Communicative Action

Diego Mauricio Molina Montealegre
Universidad Libre de Colombia
diegom-molinam@unilibre.edu.co

DOI: https://doi.org/10.15648/legem.1.2023.3728

1	  Resultado parcial de investigación correspondiente al proyecto de investigación titulado En torno a la legitimidad del juicio de 
sustitución de la constitución: Análisis desde la perspectiva de la filosofía del derecho de Habermas adelantado en la Facultad de 
Filosofía y Ciencias Humanas de la Universidad Libre de Colombia. 

Como citar: Molina Montealegre, D. M. (2023). La filosofía del derecho de Habermas: Facticidad y 
validez como una reformulación de su Teoría de la Acción comunicativa. Legem, 9(1), 1-22. https://
doi.org/10.15648/legem.1.2023.3728

http://investigaciones.uniatlantico.edu.co/revistas/index.php/legin
http://investigaciones.uniatlantico.edu.co/revistas/index.php/legin
http://investigaciones.uniatlantico.edu.co/revistas/index.php/legin/index
mailto:diegom-molinam@unilibre.edu.co
https://doi.org/10.15648/legem.1.2023.3728
https://doi.org/10.15648/legem.1.2023.3728
https://doi.org/10.15648/legem.1.2023.3728
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diego Mauricio Molina Montealegre2 

Revista Legem, Vol. 9 Núm. 1 (2023) 

Resumen

Habermas desde el ejercicio de la Teoría Crítica identificó una crisis de legitimación en las sociedades 
capitalistas producto de un desacoplamiento y posterior colonización de lo que el definió como el mundo 
de la vida. En su obra Teoría de la Acción comunicativa y con su propuesta de ética del discurso intentó 
infructuosamente reconstruir la legitimidad de las sociedades modernas. Por ende, su obra Facticidad y 
validez debe interpretarse como una reformulación de su teoría de la acción comunicativa donde buscó 
acercar los presupuestos de la razón comunicativa a los contextos de los Estados democráticos de Derecho, 
proponiendo para ello el concepto de co-originalidad entre derechos y soberanía popular como vía para la 
reconstrucción de la legitimidad del derecho y de las sociedades modernas.

Palabras clave: Teoría Crítica, legitimidad, mundo de la vida, derechos, soberanía popular.

Abstract

Habermas from the exercise of Critical Theory identified a crisis of legitimation in capitalist societies product 
of a decoupling and subsequent colonization of what he defined as the world of life. In his work Theory of 
Communicative Action and with his proposal for discourse ethics, he tried unsuccessfully to reconstruct 
the legitimacy of modern societies. Therefore, his work Facticity and validity should be interpreted 
as a reformulation of his theory of communicative action where he sought to bring the assumptions of 
communicative reason closer to the contexts of democratic States of Law, proposing for this the concept of 
co-originality between rights and popular sovereignty as a way to rebuild the legitimacy of law and modern 
societies.

Keywords: Critical Theory, legitimacy, world of life, rights, popular sovereignty.



3 La filosofía del derecho de Habermas: Facticidad y validez como una reformulación de su Teoría 
de la Acción comunicativa

Revista Legem, Vol. 9 Núm. 1 (2023) 

I.	 Introducción

¿Para qué aún la filosofía? se preguntó Habermas (1975) en una conferencia dada en 1973 en la ciudad de 
Hesse en su natal Alemania. En realidad, esta es una pregunta que se ha formulado en repetidas ocasiones 
a lo largo de la historia de la filosofía como el propio Habermas acepta al partir su reflexión de la de Adorno.

¿Cuál es la razón de ser de esta pregunta? Habermas, frente a un diagnóstico pesimista del estado 
de la filosofía alemana de mediados de siglo XX, tanto por la aparición de la ciencia y la técnica como 
monopolizadores de la producción del conocimiento occidental como por lo que él llama “el fin de las 
grandes filosofías sistemáticas”, contesta que la labor de la filosofía debe pasar por la crítica.

Criticando la filosofía originaria, renuncia a la fundamentación última y a una explicación 
afirmativa del ente en su totalidad. Criticando la concepción tradicional de la relación 
entre teoría y praxis, se concibe a sí misma como elemento reflexivo de una actividad 
social. Criticando la exigencia de totalidad de conocimiento metafísico, y del mismo 
modo, la interpretación religiosa del mundo, es con su crítica radical de la religión, el 
fundamento para la admisión de los contenidos utópicos de la tradición religiosa y del 
interés, que es guía de conocimiento, por la emancipación. (Habermas, 1975, p. 205)

Este ejercicio de la filosofía como crítica, redefiniendo la relación entre teoría y praxis, proponiéndose 
la emancipación del ser humano como norte del pensamiento, emparentan al autor alemán con la Teoría 
Crítica, y su desarrollo desde la Escuela de Frankfurt, elementos que van a guiar su pensamiento y obra 
posterior, incluyendo su filosofía del derecho contenida en su obra Facticidad y validez. 

Si tenemos en cuenta lo señalado por Postone (2007), la Teoría Crítica pretende identificar y hacer notar una 
contradicción presente al interior de la sociedad (la denuncia de la contradicción interna del capitalismo en 
la crítica de la economía política marxista, por ejemplo), para el caso habermasiano, la contradicción radica 
en el desacoplamiento entre las categorías de Sistema social y mundo de la vida. 

A lo largo de este artículo nos propondremos argumentar como Habermas (2010a) desde el ejercicio 
de la Teoría Crítica diagnosticó una crisis de legitimidad en las sociedades capitalistas producto del 
desacoplamiento entre lo que él define como Sistema social y mundo de la vida, y como desde su obra 
Facticidad y validez, buscó la reconstrucción conceptual del derecho mediante su tesis de co-originalidad 
entre derechos subjetivos y soberanía popular, de tal manera que el derecho recupere su legitimidad y (en 
el contexto de los Estados democráticos de Derecho) pueda al mismo tiempo servir de mecanismo para 
la consecución de una integración sistémica y social, que dé cuenta del problema de desacoplamiento 
mencionado anteriormente. 

De esta manera, en primer lugar, deberemos profundizar en el rol que tiene la Teoría Crítica para la filosofía 
habermasiana, por qué para Habermas las sociedades capitalistas modernas adolecen de una crisis de 
legitimidad; y sobre todo por qué desde la obra mencionada, el derecho va a adquirir un lugar relevante 
para la reconstrucción de la legitimidad, analizando la principal categoría conceptual desde donde va a 
realizar su labor reconstructiva del derecho: la tesis de la co-originalidad entre derechos subjetivos y 
soberanía popular.



Diego Mauricio Molina Montealegre4 

Revista Legem, Vol. 9 Núm. 1 (2023) 

II.	 Metodología

El presente artículo presenta resultados parciales correspondientes al primer capítulo del proyecto 
titulado En torno a la legitimidad del juicio de sustitución de la constitución: Análisis desde la perspectiva 
de la filosofía del derecho de Habermas la cual ha seguido un enfoque cualitativo de tipo interpretativo-
hermenéutico, utilizando el método analítico-sintético, bajo el cual se procedió, primero, a descomponer 
los elementos del todo, observando e interpretando las características e implicaciones de cada una de esas 
partes; para luego, por último, relacionar dichas partes por medio de la síntesis general del problema que 
se está estudiando.

Para el presente caso se realizó el análisis hermenéutico del primer elemento del todo correspondiente a la 
filosofía del derecho de Habermas siguiendo su principal obra sobre el tema Facticidad y Validez (2010a), así 
como la reconstrucción conceptual del marco filosófico de la Teoría Crítica donde se circunscribe su filosofía 
contenida en la obra Teoría de la Acción comunicativa (2010b) principalmente, y demás secundarias.

III.	 3. Resultados y avances

3.1. La Teoría Crítica en Jürgen Habermas: problemas de legitimación en la sociedad capitalista

3.1.1. La Teoría Crítica en contexto. Retos y objetivos en común

Como es de sobra conocido, Jürgen Habermas fue integrante de la Escuela de Frankfurt, y bajo tal condición 
sirvió como ayudante de Adorno y Horkheimer. Su pertenencia a la segunda generación de la Escuela de 
Frankfurt, le va a servir de influencia para su obra filosófica, siendo la Teoría Crítica la principal de ellas. 
Pero, ¿qué entendemos por Teoría Crítica? Para ello nos vamos a guiar del análisis que sobre esta Teoría 
hicieran Axel Honneth (2009) y Moishe Postone (2007). 

Para Honneth (2009) a pesar de la diversidad de enfoques y criterios, el punto en común que engloba e 
identifica la Teoría crítica, es la postura encaminada a demostrar la crisis de racionalidad de las sociedades 
contemporáneas, producto de la aparición del modelo capitalista que ha producido la “deformación de la 
racionalidad social” (p. 29), a la que se debe construir una teoría alternativa, que, desde la conjunción entre 
teoría y praxis, pueda superar dicha “deformación”. A la superación de esta “enfermedad social”, tal como 
la define Honneth, se va a conocer como “emancipación”.

Dicha emancipación implicaba el ejercicio de la autonomía del sujeto donde “para pasar de la forma de la 
sociedad actual a una futura la humanidad debe constituirse, primero, como sujeto consciente, y determinar 
de manera activa sus propias formas de vida” (Horkheimer, 2003, p. 262)

Este ejercicio crítico incipiente iniciado por Horkheimer, sería consolidado posteriormente por el propio 
autor en compañía de uno de sus colaboradores más importantes: Theodor Adorno. Pero, antes de avanzar 
hay un elemento que no podemos dejar de lado. El planteamiento de la teoría crítica desde la Escuela de 
Frankfurt, va a tener como influencia la labor crítica de Carlos Marx, y por supuesto de Hegel. 

Postone (2007) al analizar el legado del pensamiento marxista hace notar un elemento importante: el punto 
común entre la teoría crítica marxista y las posteriores de los representantes de la Escuela de Frankfurt 
radica en la búsqueda y explicitación de una contradicción al interior de la sociedad. La contradicción es el 
motor de la Teoría Crítica.  

La Teoría crítica consiste, entonces, en la búsqueda y explicitación de la contradicción al interior de las 



5 La filosofía del derecho de Habermas: Facticidad y validez como una reformulación de su Teoría 
de la Acción comunicativa

Revista Legem, Vol. 9 Núm. 1 (2023) 

sociedades. Honneth (2009) interpreta este elemento común en los autores críticos, como una influencia de 
la filosofía ética y política de Hegel. La idea hegeliana de que es la racionalidad universal, la que permite a 
las personas poder orientarse y dar sentido a su vida, permite a los filósofos críticos establecer la conexión 
entre crisis de racionalidad y desacoplamiento social. 

La pérdida de sentido, que diagnostica Hegel (1968), producto de una “apropiación insuficiente de la razón” 
(Hegel, como se citó en Honneth, 2009, p. 31), resulta bastante similar a los distintos diagnósticos que 
realizarán los filósofos de la teoría crítica a lo largo del siglo XX, encaminados a denunciar la crisis de 
racionalidad de su época. La razón, en el concepto hegeliano, permite la construcción de instituciones 
éticas, las cuales sirven de referencia a los individuos, para que puedan construir proyectos de vida 
con reconocimiento social, que den sentido a la existencia. La pérdida de sentido en Hegel, va a ser un 
desacoplamiento producto de la incapacidad de las instituciones éticas, políticas y prácticas de dar cuenta 
de la racionalidad universal. Y dicho desacoplamiento o contradicción, será abordado, precisamente, por 
cada uno de los filósofos críticos. 

De esta manera, mientras en Marx la teoría crítica es una crítica de la economía política sustentado en 
la contradicción interna del modelo capitalista bajo su principio de acumulación de capital; en Adorno y 
Horkheimer (1994), la teoría crítica se constituye en una crítica de la razón instrumental, donde la cultura y 
la ideología se vinculan como variables en el pensamiento crítico, frente a la crítica marxista más ortodoxa 
centrada casi que exclusivamente en el componente económico.

3.1.2. Teoría Crítica en Habermas. Encuentros y divergencias con la primera generación de la Escuela de 
Frankfurt

Corresponde ahora explicitar, ¿qué sentido tiene la Teoría Crítica en Habermas? Estudiosos del alemán 
como McCarthy (2002), Velasco (2013) o Guerra (2015) coinciden en que, a pesar de la influencia recibida de 
la Escuela de Frankfurt, Habermas buscó desmarcarse en algunos aspectos de lo elaborado por autores de 
la primera generación como Adorno o Horkheimer.

El principal aspecto del que Habermas buscó separarse de los autores clásicos de la Teoría Crítica, según 
Velasco (2013), radicó en el diagnóstico pesimista que hicieron Adorno y Horkheimer del proyecto ilustrado. 
En efecto, la principal objeción de Habermas (1993) a los autores mencionados, es el escepticismo de ellos 
frente a la razón, a la que en contraposición propuso fundamentar “los cimientos normativos de la Teoría 
Crítica de la Sociedad” (p. 161-162).

Como puede verse, Habermas (1988) se propone la construcción de una Teoría Crítica de la Sociedad en 
términos normativos, partiendo de una concepción de la modernidad como un proyecto inacabado de 
carácter ininterrumpido y “proseguida con voluntad y conciencia política”, donde resulta decisivo “el 
establecimiento de procedimientos de formación discursiva de la opinión y de la voluntad” (1998, p. 197).

En palabras de Velasco (2013), la Teoría Crítica de Habermas se diferencia de los demás representantes de 
la Escuela de Frankfurt, en que para el primero “el mundo no adolece de un exceso de razón, sino más bien 
de un importante déficit en su aplicación” (p. 34). Entonces, Habermas se propone hacer una reconstrucción 
del proyecto filosófico de la modernidad desde los principios de la Teoría Crítica.

No obstante, la interpretación de la Teoría Crítica de Habermas no puede agotarse en una visión “más 
optimista” del autor en torno al proyecto de modernidad. Habermas (2010b) establece una diferencia 
respecto a Horkheimer y Adorno que es también metodológica, lo cual es poco mencionado por quienes 
han estudiado la filosofía habermasiana.



Diego Mauricio Molina Montealegre6 

Revista Legem, Vol. 9 Núm. 1 (2023) 

Así, Habermas (2010b) le objeta a la Teoría Crítica de la primera generación el uso de argumentos provenientes 
de la filosofía de la historia. Formula una crítica a la filosofía de la historia y argumenta su ineficacia para 
sustentar una visión empírica de la sociedad. 

La fragilidad de estos fundamentos de filosofía de la historia nos permite entender 
por qué aquella tentativa de una teoría crítica de la sociedad desarrollada en términos 
interdisciplinares estaba condenada al fracaso y por qué Horkheimer y Adorno recortaron 
drásticamente ese programa reduciéndolo a consideraciones especulativas sobre la 
<<dialéctica de la ilustración>> (Habermas, 2010b, p. 915).

Aunque no lo diga explícitamente, pareciera que Habermas acusa a sus antecesores de caer en una 
contradicción metodológica: la filosofía de la historia construida en términos abstractos y con una visión 
teleológica de la sociedad a su juicio impide la sustentación de una teoría con piso empírico, lo cual resulta 
incoherente con la pretensión de interdisciplinariedad de dichos autores.

Es por ello que Habermas (2010b) se propone la construcción de una Teoría Crítica en términos 
interdisciplinarios. “Son pues necesarias dos abstracciones, la abstracción (…) respecto a la dinámica de los 
acontecimientos históricos y la abstracción de la evolución social respecto a la concreción histórica de las 
formas de vida” (p. 916). 

Para lograr lo anterior, Habermas (2010b) con su Teoría de la Acción comunicativa se propone la construcción 
de una Teoría Crítica de carácter interdisciplinario que reemplace la perspectiva de la filosofía de la historia, 
que parta al mismo tiempo de un piso filosófico proveniente de la noción de razón comunicativa, como de 
un piso sociológico que provenga de la teoría de Sistema y Acción social construidas por autores como 
Durkheim, Weber y Parsons, principalmente.

Pero, como vimos en el análisis realizado por Honneth (2009), el legado de la Teoría Crítica consiste no solo 
en evidenciar una crítica de la sociedad pensada en términos de crisis de racionalidad, sino, que también, 
en un diagnóstico del sistema capitalista y el desacoplamiento que esta genera. ¿Cuál es entonces la crítica 
a la sociedad capitalista que plantea Habermas?

Tal como lo indica en el título de una de sus obras, Habermas (1999) plantea la existencia de problemas 
de legitimación en el capitalismo tardío. Pero, ¿problemas de legitimación en qué sentido?, ¿por qué 
capitalismo tardío? 

Empezamos por el segundo interrogante. Habermas (1999) aclara que con el término capitalismo tardío se 
refiere al cambio de modelo que significó la transición del modelo liberal clásico al modelo Keynesiano 
de carácter intervencionista durante la década de los 30’ del siglo XX: “Quienes emplean la expresión 
capitalismo tardío parten de la hipótesis de que aun en el capitalismo regulado por el Estado los desarrollos 
sociales están sujetos a contradicciones y crisis”. (Habermas, 1999, p. 19)

Es importante aclarar que la obra citada fue publicada originalmente en el año 1973, contexto donde 
predominaba el modelo económico intervencionista, previo a la aparición y hegemonía del neoliberalismo 
y del capitalismo global. Desde dicho contexto debe entenderse. 

Ahora, ¿problema de legitimación en qué sentido? Habermas (1981; 1999; 2010a) ha utilizado diversas obras, 
para desarrollar su noción de legitimidad, la cual apunta al reconocimiento de un orden político como 
correcto y justo, desde dos vías: desde la legalidad del orden político, pero, dejando en claro que no basta 
con esta, pues debe atender en su proceso de creación a la integración social de la comunidad.



7 La filosofía del derecho de Habermas: Facticidad y validez como una reformulación de su Teoría 
de la Acción comunicativa

Revista Legem, Vol. 9 Núm. 1 (2023) 

De esta manera, la legitimidad, entendida por Habermas (1999) como legalidad, al tiempo que integración 
social, establece un vínculo entre la reflexión filosófica de la Teoría Crítica con el análisis de la teoría de 
sistemas provenientes de la sociología, que va a nutrir en mayor medida, la reflexión de Habermas en torno 
a los problemas de legitimidad.

Habermas como autor interdisciplinario, recibió la influencia de distintos autores y marcos conceptuales. 
Por un lado, la crítica a la razón instrumental de Adorno y Horkheimer, por otro el concepto de sistema y 
acción racional orientada a fines provenientes de la teoría sociológica de Max Weber, y la noción de mundo 
de la vida de Edmund Husserl. (Vargas Campos, 2021)

Estos elementos dialogan en la Teoría Crítica habermasiana orientada a denunciar la crisis de legitimidad 
de las sociedades contemporáneas producto de lo que él va a denominar desacoplamiento entre sistema 
y mundo de la vida. Elementos conceptuales que desarrollará en su obra Teoría de la Acción comunicativa. 

3.2. La Teoría Crítica en Teoría de la acción comunicativa: desacoplamiento y colonización del mundo de la 
vida

Como dijimos, el concepto de mundo de la vida fue acuñado por Edmund Husserl (2008), quien dentro del 
contexto de su discusión sobre las posibilidades epistemológicas de la ciencia positiva y de su propuesta 
fenomenológica, reconstruye la labor del científico y su relación problemática con su cotidianidad, el mundo 
de la vida.

El mundo de la vida, en términos husserlianos, evidencia las relaciones de sentidos en “el que nosotros 
vivimos siempre” (Husserl, 2008, p. 171), es decir, la vida general en la cual conformamos comunidad. Más 
adelante aclara, que el mundo de la vida abarca todas las “actualidades y potencialidades humanas” (p. 
172) desde donde se construyen las experiencias cotidianas de los seres humanos, y por lo tanto ayudan a 
configurar su actuación y pensamiento, incluida su labor científica.

Habermas (2010b) da su propia interpretación a la noción de mundo de la vida husserliana como un horizonte 
y trasfondo que da contexto a las interacciones sociales. El concepto que aporta Habermas a la noción es 
el lenguaje como elemento que da sentido a las interacciones del mundo de la vida.

En este sentido el mundo de la vida en el concepto habermasiano se encuentra constituido por la cultura y 
el lenguaje que otorgan a las personas patrones de interpretación que guían su conducta y sus relaciones 
sociales. Así, en el mundo de la vida “hablante y oyente (…) pueden plantearse recíprocamente la pretensión 
de que sus elocuciones concuerdan con el mundo y en que pueden criticar los fundamentos de esas 
pretensiones de validez, resolver sus disentimientos y llegar a un acuerdo” (Habermas, 2010b, p. 604-605)

En este punto es importante señalar que Habermas diferencia la noción de mundo de la vida, de otras tres 
nociones de mundo formales: mundo objetivo (entidades sobre las que son posibles enunciados verdaderos), 
mundo subjetivo (vivencias particulares del sujeto) y mundo social (relaciones interpersonales) (Habermas, 
2010b, p. 597-598)

El mundo de la vida corresponde al marco lingüístico y cultural que permite la interacción y el entendimiento 
de los sujetos, mientras que los conceptos formales de mundo otorgan el marco de referencia sobre lo que 
es posible ser dialogado.

Pero, el elemento fundamental que caracteriza el mundo de la vida es lo cotidiano. Lo cotidiano como 
categoría del mundo de la vida, permite que las personas puedan encontrarse y realizar interpretaciones 
lingüístico-culturales orientadas al entendimiento, pero también, desde la narrativa de su propio contexto. 



Diego Mauricio Molina Montealegre8 

Revista Legem, Vol. 9 Núm. 1 (2023) 

La narrativa que se vincula a lo cotidiano del mundo de la vida, resulta un elemento importante en la 
construcción teórica de Habermas, pues desde dicho punto le permite justificar su idea de construcción y 
autocomprensión de los sujetos integrantes del mundo de la vida.

La narración en el ámbito cotidiano permite a los participantes describir, analizar y entrelazar los sucesos 
y entidades que conforman el entendimiento de su propio mundo de la vida y la conformación de una 
identidad personal. 

Esclarecida la noción de mundo de la vida en Habermas, es preciso llegar al núcleo de su planteamiento 
crítico: el desacoplamiento entre Sistema y mundo de la vida, y la posterior colonización de la última.

En la obra Problemas de legitimación en el capitalismo tardío, Habermas (1999) diferenció por primera vez 
entre Sistema y mundo de la vida. Para ello adopta la teoría de sistemas. El Sistema permite estructurar y 
organizar una sociedad bajo la pretensión de autogobierno, es decir la adaptación del sistema a un ambiente 
social, estableciendo límites que permitan su regulación, siendo claves para esta función los subsistemas 
político y económico; diferenciado del mundo de la vida, que como vimos estructurado desde lo cotidiano 
a partir de la cultura y el lenguaje que dotan de sentido las interrelaciones.

Habermas (2010b) estructura la diferenciación entre Sistema y mundo de la vida, desde el concepto de 
evolución social. Para el autor, en las sociedades tradicionales y primitivas, Sistema y mundo de la vida 
se encuentran entrelazados, y es la evolución social, por medio de los distintos mecanismos sociales 
(parentesco, dinero, clases sociales y poder), permitieron una progresiva diferenciación en la sociedad, que 
contribuyó asimismo a el progresivo desacoplamiento entre estos dos conceptos; el cual termina con su 
desacoplamiento y colonización del mundo de la vida en la modernidad.

La aparición de los mencionados mecanismos de diferenciación, desde el punto de vista de Habermas 
(2010b) han contribuido al aumento de la complejidad sistémica y la institucionalización de dichos niveles 
de diferenciación. “Cuanto más complejos se vuelven los sistemas sociales, tanto más provincianos se 
toman los mundos de la vida. En un sistema social diferenciado, el mundo de la vida se encoge y se convierte 
en un subsistema más” (p. 661)

Y, en este proceso de desacoplamiento y diferenciación el derecho juega un papel relevante en la 
interpretación habermasiana. El derecho, en esta primera obra, juegan un papel complementario a la 
construcción de consensos del mundo de la vida. Es así, como le otorga un rol como fuente ulterior de 
consenso, que aparece cuando ha fracasado el entendimiento en la comunicación cotidiana del mundo de 
la vida, y permita dar una regulación que evite una solución violenta del conflicto.

En la sociedad tradicional, el derecho se haya entrelazado con la moral, sin embargo, cuando la evolución 
social permitió la aparición de los mecanismos institucionalizados de diferenciación, el derecho y la moral 
se fueron diferenciando, permitiendo que, en las sociedades modernas, el derecho se transforme en un 
mecanismo regulado y sancionado coactivamente por el poder del Estado, de la cual se exige a las personas 
obediencia al poder normativo.

Lo anterior, a juicio de Habermas, contribuyó a que la legitimidad se fuera construyendo alrededor de 
procedimientos formales de creación de las normas. Lo que en el ámbito de la teoría jurídica hemos 
conocido como positivismo jurídico. La anterior evolución del derecho, y su cada vez mayor protagonismo 
en los sistemas sociales, es resumido por el propio Habermas, retomando estudios de la sociología jurídica 
al respecto.



9 La filosofía del derecho de Habermas: Facticidad y validez como una reformulación de su Teoría 
de la Acción comunicativa

Revista Legem, Vol. 9 Núm. 1 (2023) 

A modo de síntesis, Habermas (2010b) va a plantear la evolución del derecho mediante cuatro paradigmas: El 
Estado burgués correspondiente a los siglos XVI y XVII, los paradigmas de Estado de Derecho correspondiente 
a la monarquía alemana surgida en el siglo XIX, y en paralelo el paradigma de Estado democrático de 
Derecho producto de la Revolución francesa y demás revoluciones liberales del siglo XIX, y el paradigma de 
Estado social de Derecho que aparece en el siglo XX.

Lo importante de esta descripción es el análisis que realiza Habermas de cada paradigma respecto a su 
concepto de mundo de la vida. El Estado burgués que aparece posterior a la caída del mundo medieval 
construye su paradigma de derecho alrededor del concepto de legalidad y de persona jurídica, concepto 
que permite y habilita las relaciones comerciales y civiles propios del ascenso incipiente del capitalismo y 
de la burguesía como clase social.

Bajo este paradigma el mundo de la vida se encuentra excluido de la protección legal, y desde las teorías 
del contrato social (Habermas analiza especialmente la de Hobbes) el mundo de la vida es considerado ese 
Estado de naturaleza que debe ser superado mediante la construcción de un Estado civil.

En contraposición los paradigmas de Estado de Derecho y Estado democrático de Derecho desarrollados a 
partir del siglo XIX, significaron una búsqueda de legitimidad política tomando como fuente el mundo de la 
vida. La aparición de los derechos subjetivos y la necesidad de la participación política como fuente de la 
legitimidad en estos modelos, los interpreta Habermas como avances para la consideración de los aspectos 
del mundo de la vida como fuente de la legitimidad del sistema político.

Empero, la aparición del derecho de participación política concretado en los modelos de democracia 
representativa por medio de órganos legislativos de elección popular, trajo la paradójica consecuencia de 
la prevalencia de la ley en sentido formal. En sentido formal pues esto dio paso a las propuestas desde la 
escuela exegética y del positivismo del derecho, de la legitimidad de las normas legales cuando estas son 
creadas siguiendo el procedimiento válido para ello. Es decir, la legitimidad empezó a depender de la mera 
legalidad.

El punto crítico lo encuentra Habermas en el paradigma de Estado social surgido posterior a la crisis 
generada por la gran caída de la bolsa de Nueva York en 1929. La conocida época de la ‘Gran Depresión’ llevó 
al sistema capitalista a realizar ajustes a su modelo económico. De esta manera el modelo intervencionista 
o keynessiano, aparece con el objetivo los efectos externos que genera el capitalismo, con su consecuente 
plusvalía y trabajo asalariado. 

Esta interpretación es similar a la del economista Postone (2007), quien señala como la gran crisis 
económica del 29’ llevó al modelo capitalista a adaptarse para poder sobrevivir. Y como mecanismo de 
adaptación se reconfigura como un Estado social que vincule e incluya dentro del catálogo de derechos 
necesidades e intereses de carácter social (trabajo, educación, salud) que lleven a reducir la conflictividad 
social inmanente al trabajo asalariado en sus primeras formas.

Desde este punto de vista, el Estado social permite la supervivencia del capitalismo generando efectos 
ambivalentes en el reconocimiento de derechos sociales. Ambivalente, es el término exacto usado por 
Habermas (2010b) pues la existencia de dicho tipo de derechos, por un lado, contribuye a la protección de 
clases sociales como la trabajadora, por ejemplo, pero por otro, legitima y asienta el modelo capitalista en 
el sistema social.

A su vez, el mayor intervencionismo del Estado ha llevado a una colonización del mundo de la vida, el cual es 
la tesis principal de Habermas. La mayor intervención del derecho en asuntos de la vida cotidiana implica su 



Diego Mauricio Molina Montealegre10 

Revista Legem, Vol. 9 Núm. 1 (2023) 

colonización. La regulación legal de aspectos de seguridad social como lo son la muerte, salud, enfermedad, 
embarazo genera la ambivalencia de una mayor protección de derechos, pero también la intervención por 
medio de la burocratización y la monetización de casi todos los aspectos de la vida del ser humano.

De esta manera los sujetos se insertan en una dinámica de clientela donde los aspectos monetarios y 
la burocracia absorben los elementos cotidianos, llevando a que en la práctica el sistema capitalista se 
inserte, ya no solamente en las relaciones de producción, sino que logren una reproducción simbólica en 
el mundo de la vida. Esta es la definición de Habermas de colonización del mundo de la vida. (2010b, p. 897)

La colonización del mundo de la vida implica entonces la adaptación del sistema capitalista por el cual se 
expande, llevando a que los sistemas económico y político intervengan e influyan en el mundo de la vida, 
siendo el derecho, como vimos un medio fundamental para esto, a través del proceso que Habermas ha 
denominado juridificación.

El proceso de juridificación alude al aumento considerable del derecho escrito en las sociedades modernas, 
en dos sentidos: como un adensamiento, por el cual una materia jurídica general se va desagregando en 
materias jurídicas cada vez más específicas (ejemplo de ello lo podemos ver en Colombia con el derecho 
administrativo), y como extensión, dado el aumento de asuntos que ahora son regulados de forma legal.  

Es así, como asuntos sociales que anteriormente eran decididos y resueltos en el ámbito del mundo dela 
vida de manera informal por medio del entendimiento, ahora son formalizados por medio del derecho y 
decididos por otras instancias del sistema jurídico-político, sustrayendo aspectos cotidianos del ámbito 
de decisión. 

En síntesis, la Teoría Crítica habermasiana está orientada a denunciar la colonización que ha sufrido el mundo 
de la vida, donde el consenso y la comunicación orientada al entendimiento han sido progresivamente 
sustituidos por los sistemas político y económico llevando a la reproducción simbólica del modelo 
capitalista en las relaciones sociales, en donde el derecho ha jugado un papel fundamental gracias al papel 
de juridificación. 

3.3. Razón comunicativa, acción comunicativa y ética del discurso: primera búsqueda para la legitimación 
de las sociedades contemporáneas

En el prefacio a la tercera edición de su obra Teoría de la acción comunicativa, Habermas (2010b) deja 
claro el principal objetivo de su obra: fundamentar un cambio de paradigma en el pensamiento filosófico 
que implica el abandono de la perspectiva de la filosofía de la conciencia por una filosofía en términos de 
teoría comunicativa (p. 11). Este cambio de paradigma se evidencia en mayor medida en su propuesta de 
reconstruir el concepto moderno de razón práctica de carácter subjetivo, por una razón comunicativa de 
carácter intersubjetivo.

El cambio de perspectiva hacia una racionalidad comunicativa, implica que la racionalidad de una acción 
ya no sea evaluada, únicamente desde una perspectiva monológica donde lo racional es catalogado 
como verdadero/falso según un punto de referencia objetivo; sino que la racionalidad se reputa dada la 
pertenencia del sujeto a una comunidad desde su capacidad para que sus acciones tengan una pretensión 
de validez reconocida intersubjetivamente.

Así, afirma Habermas (2010b) una acción o afirmación es racional, no solo cuando se le puede reputar 
falsedad/verdad con base en evidencias argumentadas, sino que también cuando puede justificar su acción 
según normas vigentes y expectativas de comportamiento legítimas, o cuando posee la capacidad de 
expresar de forma veraz un deseo, sentimiento o estado de ánimo.



11 La filosofía del derecho de Habermas: Facticidad y validez como una reformulación de su Teoría 
de la Acción comunicativa

Revista Legem, Vol. 9 Núm. 1 (2023) 

De esta manera, el concepto de racionalidad se nutre de los elementos intersubjetivos propio de las 
relaciones sociales que surgen de sujetos pertenecientes a una comunidad, frente a la concepción 
subjetiva e individual de la racionalidad práctica. Una interpretación interesante sobre este aspecto de 
la comunidad y el diálogo en la teoría de Habermas, y poco referido por la mayoría de los estudiosos de 
Habermas, es la del profesor Benente (2016) y su referencia a la conexión e influencia poco estudiada del 
sentido de comunidad de los griegos, y la perspectiva que orienta la teoría de la acción comunicativa en 
Habermas. 

Desde la perspectiva de racionalidad comunicativa Habermas empieza a estructurar los conceptos 
fundamentales de su teoría, iniciando con el concepto clave de acción comunicativa.

Para formular su concepto de acción comunicativa, Habermas hace una revisión del concepto de acción 
social construido por Max Weber, citándolo de manera textual para dejar claro su significado: “Por acción 
entenderemos un comportamiento humano al que el agento o los agentes asocian un sentido subjetivo” 
(Weber, 2002 como se citó en Habermas, 2010b, p. 324)

Como explica Habermas, el concepto weberiano de acción ligado a un sentido subjetivo, emparenta la 
noción con una función teleológica, que además remite a una perspectiva subjetiva de la filosofía de la 
conciencia. Como explicamos anteriormente, Habermas se propone la sustitución de dicho paradigma por 
uno comunicativo, sin embargo, previo a realizar la reconstrucción desde el término de acción comunicativa, 
analiza las categorías y posibilidades que se derivan del concepto de Weber.

Para ello sistematiza los tipos de acción social desarrollados por Weber identificando cuatro de ellos: acción 
racional con arreglo a valores, acción racional con arreglo a fines, acción afectiva y acción tradicional, los 
cuales se diferencian por la finalidad que se sigue con la acción ya sea valorativa, utilitaria o afectiva.

Pero la clasificación que le resulta útil a Habermas (2010b) es una que él denomina no-oficial debido a que 
no fue enunciada de manera explícita por Weber en su obra, sino que es construida por el propio Habermas 
a partir de una interpretación alternativa (p. 328-329). 

En esta propuesta Habermas destaca que la acción social en Weber también puede dividirse como una 
acción social orientada a fines en una trama de intereses particulares, o como acción social orientada a un 
consenso normativo. Esta argumentación le permite proponer que la acción puede ser diferenciada entre 
una acción estratégica orientada al éxito y una acción comunicativa orientada al entendimiento.

La diferencia está dada por la finalidad con qué se orienta la acción. Mientras que en la acción estratégica 
se busca la consecución de una meta específica y por lo tanto la acción está guiada según los medios que 
se consideren adecuados para satisfacer su pretensión, en la acción orientada al entendimiento que es 
denominada acción comunicativa, “no se coordinan a través de un cálculo egocéntrico de resultados, sino 
mediante actos de entendimiento” (Habermas, 2010b, p. 331)

El entendimiento, es entendido por Habermas como la obtención de un acuerdo, pero que no puede ser 
inducido por factores o presiones externas, sino que debe ser racionalmente aceptado por los participantes, 
por lo que la pretensión de validez del acto comunicativo juega un elemento fundamental.

Lo anterior no significa que cuando se ejerce una acción comunicativa toda la comunicación siga un modelo 
de entendimiento perfecto. Ciertamente, Habermas acepta que existen casos de comunicación en donde 
los sujetos tengan que aclarar sus puntos frente a confusiones o malentendidos. Esto lo denomina como 
entendimiento indirecto, pero concibe al lenguaje orientado al entendimiento como el original, mientras 



Diego Mauricio Molina Montealegre12 

Revista Legem, Vol. 9 Núm. 1 (2023) 

que el entendimiento indirecto como elementos subsidiarios, que aparecen en determinados momentos. 
(Habermas, 2010b, p. 333-334)

Pero el entendimiento, requiere cumplir con unos requisitos de validez que hagan posible el acuerdo. Debe 
ser correcto de acuerdo al contexto en que se circunscribe la comunicación, debe ser verdadero que estén 
ajustadas a la realidad objetiva, y debe ser veraz en cuanto a las opiniones, intenciones o sentimientos 
expresados. 

No obstante, lo anterior, la construcción fundamental en la noción de acción comunicativa diferenciado de 
acción social de Weber, es relacionar la acción y la racionalidad comunicativa con la estructura social. Esto 
lo logra relacionando acción comunicativa con el concepto de mundo de la vida, ya analizado previamente. 

Resulta interesante observar como Habermas (2010b) termina de estructurar su concepto de mundo de la 
vida, no solo desde la noción de Husserl como vimos anteriormente, sino que también mediante la influencia 
de Wittgenstein. 

En este punto Habermas cita a Wittgenstein, haciendo notar como desde la perspectiva de la filosofía 
analítica, el autor vienés concebía la existencia de certezas que conforman un trasfondo contextual que 
ayuda a los sujetos a interpretar sus interacciones. Este apartado lo encuentra Habermas muy similar a su 
noción de mundo de la vida.

Según la interpretación habermasiana, es gracias, y en el contexto del mundo de la vida donde los sujetos 
se comunican bajo un contexto cotidiano común que se puede lograr el entendimiento. Es por ello, que 
entendida y revisada las implicaciones de la Teoría Crítica en Habermas, podemos observar como la 
propuesta de reconstrucción de la legitimidad y de su proyecto de modernidad, pasan por la reivindicación 
de la acción comunicativa y su racionalidad orientada al entendimiento propio del mundo de la vida. 

La colonización del mundo de la vida ocurrida durante el desarrollo del modelo capitalista amenaza el 
entendimiento debido a la reproducción simbólica de los sistemas político y económico, orientados 
principalmente por la acción estratégica.

Y como desarrollo de estos conceptos, Habermas hacia la década de los 80’ va a desarrollar una ética 
discursiva como respuesta e intento para rehabilitar la contradicción inmanente a la colonización del 
mundo de la vida. Vamos a revisar brevemente la propuesta ética de Habermas:

Su ética recibe la influencia directa del concepto kantiano de imperativo categórico. Habermas (1985) acepta 
que una ética construida desde el paradigma de razón comunicativa, donde los sujetos se comuniquen bajo 
orientados por el entendimiento, que como es en relación intersubjetivo con el otro, deben ser aceptados 
racionalmente.

Pero dicha aceptación racional requiere que una norma moral para ser aceptada como válida, al igual que el 
concepto de Kant, debe seguir una ley general de carácter universal que sea aceptada por todos.

En este sentido, bajo la ética discursiva, un principio moral que posibilite la consecución del consenso debe 
ser aceptada por todos bajo una ley universal. Pero, a diferencia de Kant, dicho principio moral, no puede ser 
deducido a partir de la simple reflexión racional subjetiva, sino que debe construirse intersubjetivamente, 
por lo que agrega Habermas (1985) al concepto kantiano, la necesidad de que el principio sea públicamente 
defendido. 

Así, la propuesta de Habermas (1985) está orientada a la construcción de normas válidas que sean discutidas 



13 La filosofía del derecho de Habermas: Facticidad y validez como una reformulación de su Teoría 
de la Acción comunicativa

Revista Legem, Vol. 9 Núm. 1 (2023) 

racionalmente que asegura una decisión colectiva, de tal manera que se pueda construir un acuerdo en 
cuanto participantes de un discurso práctico.

¿Por qué la norma ética debe ser discutida para lograr su justificación? Este interrogante lo responde el 
propio Habermas (1985) señalando la necesidad de lograr acuerdos colectivos que vinculen a la comunidad. 
Por ello, y como una respuesta a la propuesta de justicia de Rawls, para Habermas lo importante es que las 
normas morales puedan fundamentarse desde la participación ciudadana y la formación de la voluntad, no 
desde la simple imparcialidad.

De esta manera, la propuesta de ética discursiva, resulta en uno de los primeros intentos de Habermas de 
materializar su propuesta de acción comunicativa con una base empírica. La pretensión de consecución 
de decisiones colectivas mediante la argumentación, puede interpretarse como una primera búsqueda 
de legitimar nuevamente las sociedades. La formación de la voluntad, concepto incipiente en la ética del 
discurso, como veremos más adelante, será fundamental para su filosofía del derecho, y la reconstrucción 
de su propuesta teórica.

Ahora, esta pretensión de normas válidas discutidas y aceptadas racionalmente por todos genera 
interrogantes. ¿Cuál es la aplicabilidad práctica de esta propuesta?, ¿es factible la pretensión de una 
aceptabilidad racional de una norma para todos?, tal como lo señala Habermas con la acción estratégica 
orientada al éxito, ¿Cómo lograr un consenso y una acción orientada al entendimiento que supere o restrinja 
las dificultades de una acción estratégica? 

Estos interrogantes llevarán a Habermas a reformular y precisar su teoría en su posterior obra Facticidad y 
validez, la cual será analizada a continuación: 

3.4. Reformulación de la teoría de la acción comunicativa en Facticidad y Validez: Reconstrucción de la 
legitimidad del derecho

3.4.1. Facticidad y validez frente a Teoría de la acción comunicativa. 

La idea de Facticidad y validez como una reconfiguración de la teoría de la acción comunicativa encuentra 
sustento, de manera superficial, en el prefacio de la obra. De manera bastante clara Habermas (2010a) 
anuncia que uno de sus objetivos fundamentales con la obra es “desmentir realizativamente la objeción de 
que la teoría de la acción comunicativa es ciega frente a la realidad de las instituciones.” (p. 58)

El segundo objetivo lo enmarca desde el contexto político y económico en que aparece la obra. Facticidad 
y validez se publica por primera vez en 1992, posterior al fin de la Guerra Fría y la disolución de la Unión 
Soviética. Pero también, en un momento donde el capitalismo empieza a mutar hacia un nuevo paradigma, 
neoliberal, y en varios países Occidentales se empieza a discutir y modificar los parámetros de un Estado 
Social hacia un Estado neoliberal más austero, y con dinámicas de mercado más fuertes.

El diagnóstico de Habermas en este sentido es pesimista. Ante el crecimiento económico desbordado 
del capitalismo en forma neoliberal, el aumento alarmante de la desigualdad global entre el ‘Norte’ y el 
‘Sur’, como el mismo lo menciona, y el inicio de guerras de tipo étnico y nacional (las guerras civiles en 
Yugoslavia y Ruanda estaban empezando), Habermas (2010A) encuentra una sociedad Occidental cada vez 
más escéptica de la democracia y de la forma de Estado de derecho. “Ante este estremecedor trasfondo 
la política pierde hoy orientación, seguridad y autoconciencia” (p. 60-61), y por ello indica como segundo 
objetivo sustentar y fundamentar teóricamente su sospecha de que “el Estado de Derecho no puede tenerse 
ni mantenerse sin democracia radical” (p. 61)



Diego Mauricio Molina Montealegre14 

Revista Legem, Vol. 9 Núm. 1 (2023) 

De esta manera, tenemos que Habermas se fija dos objetivos con su obra. Demostrar la utilidad práctica 
de la teoría de la acción comunicativa en la realidad de las instituciones de los Estados democráticos 
de Derecho, y a su vez, fundamentar una nueva visión de dichos bajo el entendido de un paradigma de 
democracia radical.

Pero, el cumplimiento de dichos objetivos, le implicó a Habermas una modificación sustancial de su anterior 
teoría, la cual es la interpretación que se busca defender en este capítulo. El capítulo primero, le servirá a 
Habermas para hacer una autoevaluación profunda de su teoría, a la vez que una reconfiguración de esta 
por vía del derecho como elemento central.

¿Por qué el derecho se vuelve una categoría fundamental para la teoría de Habermas? Podríamos decir 
preliminarmente que tal como observamos en el análisis de su Teoría Crítica, el proceso de juridificación, es 
decir de expansión del derecho, sirvió de mecanismo para la colonización del mundo de la vida.

En Facticidad y validez reafirma la función del derecho como mecanismo que dota de herramientas 
normativas que sustentan la integración social. Lo anterior viene de la mano con la idea de que no solo 
el entendimiento genera integración, sino que se acepta que el dinero por medio de la figura del mercado 
y el poder administrativo, compiten con el lenguaje orientado al entendimiento, en la consecución de 
integración social. (Habermas, 2010a, p. 102)

Y, desde dicho sentido, el derecho cumple la función de dar soporte normativo tanto al poder administrativo 
y político, como al poder económico. Esta es la dificultad que encuentra Habermas. El derecho puede 
al mismo tiempo que herramienta para la integración social, en sus relaciones con el poder político y 
económico, puede también dotar de apariencia de legitimidad a los intereses del mercado.

Es por esto que Habermas se propone la reconstrucción de la legitimidad del derecho, pero teniendo en 
cuenta las dificultades prácticas que genera la teoría de la acción comunicativa. Y es así, porque en la 
evaluación que hace de su teoría en el primer capítulo encuentra dos deficiencias:

Por un lado, acepta que su teoría tal como fue planteado en el ámbito de la acción comunicativa y la 
ética del discurso solo puede ser comprendida desde ámbitos de aplicación limitados. Es decir, el lenguaje 
orientado al entendimiento surgido en el trasfondo del mundo de la vida, solo es posible aplicarse en 
ámbitos sociales pequeños y limitados. Dado que como vimos, el prerrequisito para el entendimiento es 
que los agentes compartan un mundo de la vida en común, su aplicabilidad se limita a dicha circunstancia.

Por otro lado, y como consecuencia de lo anterior se plantea el siguiente interrogante, ¿de qué manera 
individuos pertenecientes a mundos extremadamente diferenciados y plurales pueden integrarse 
socialmente si cada vez que se amplía el margen de aplicabilidad, aumenta también las posibilidades de 
disenso?, este interrogante que pone en cuestionamiento la aplicabilidad práctica de la teoría viene de la 
mano de otro cuestionamiento, ¿cómo conciliar y lograr consenso entre sujetos que actúan estratégicamente 
y actores guiados bajo el entendimiento?

Bajo estos interrogantes acepta Habermas las objeciones de su teoría de la acción comunicativa, y se 
plantea remediarlo demostrando su aplicabilidad en el contexto de Estados democráticos de Derecho y 
de sus instituciones político-jurídicas. Pero, tal como vimos en párrafos anteriores, el derecho al cumplir 
una doble función tanto de integración como de legitimador del poder político-económico que amenaza 
al mismo tiempo, la integración del mundo de la vida debido a su colonización, debe ser reconstruido 
para recuperar su legitimidad. Esta reconstrucción seguirá las orientaciones de la teoría comunicativa 
habermasiana.



15 La filosofía del derecho de Habermas: Facticidad y validez como una reformulación de su Teoría 
de la Acción comunicativa

Revista Legem, Vol. 9 Núm. 1 (2023) 

3.4.2. La tesis de co-originalidad entre derechos subjetivos y soberanía popular como reconstrucción de la 
legitimidad del derecho. 

La reconstrucción de la legitimidad del derecho parte de definir qué implica el fenómeno jurídico en la 
modernidad. El análisis que hace Habermas del derecho como fenómeno en la modernidad, es que este 
debe ser entendido, necesariamente desde la construcción de las nociones de derecho subjetivo, así como 
de la garantía de producción legislativa de las normas jurídicas, la cual surge de la mano con la pretensión 
de soberanía popular.

Para poder plantear la tesis de co-originalidad entre derechos subjetivos y soberanía popular, se hace 
necesario primero revisar el concepto de derecho subjetivo y soberanía popular tal como es analizado 
por el propio Habermas, la tensión que existe entre dichos principios desde donde se pretende fundar los 
principios del derecho moderno, y la posterior propuesta de Habermas encaminada a demostrar, desde su 
perspectiva, que dicha tensión no existe, y que por el contrario, son co-originales según su reinterpretación 
en términos de la teoría del discurso.

La noción de derecho subjetivo, en la interpretación habermasiana, surge de la mano de la filosofía de la 
conciencia y las distintas doctrinas del derecho natural. Más en su aparición original el derecho subjetivo 
era percibido como derecho individual, el cual debía ser protegido dada la condición libre del sujeto.

Desde dicha libertad se justifica filosóficamente la existencia de un derecho que debe ser protegido por 
la autoridad estatal, pero, sobre todo, a modo de garantías de libertad negativa, la esfera privada del 
individuo no puede ser intervenida de tal modo que se coarte la autonomía del sujeto.

Para Habermas (2010a) es Kant quien puede fundamentar y dar legitimidad al derecho desde esta 
perspectiva, desde su famosa formulación del principio del derecho. “Una acción es conforme a derecho 
cuando permite, o cuya máxima permite a la libertad del arbitrio de cada uno coexistir con la libertad de 
todos según una ley universal” (Kant, 2008, p. 39)

Habermas (2010a) interpreta la teoría kantiana como una respuesta a la teoría del contrato social de Hobbes. 
El contrato social en Hobbes buscó respaldar su propuesta, trasladando los principios de los contratos del 
ámbito privado a un contrato de tipo social que sustente la creación de un Estado civil. La objeción de Kant 
a esto radica en que la legitimidad política no puede predicarse de los intereses privados y particulares 
propios de un contrato, sino que debe tener una justificación moral que lo legitime.

Dicha legitimidad moral la encuentra Kant en la formulación del principio general del derecho, vista 
anteriormente, donde la conciliación entre el arbitrio individual con la libertad general, logra la creación 
de una comunidad política. El derecho subjetivo que se deriva de dicho principio es el de la autonomía 
voluntad, derivado al mismo tiempo de una autonomía moral, según la construcción filosófica de la época.

De esta manera el principio general del derecho se relaciona con el imperativo categórico de tipo moral en 
Kant, pero, además, Habermas (2010a) anota que el principio del derecho, quiso servir de puente entre el 
principio moral y el principio democrático, sin embargo, a juicio del alemán, este intento fue infructuoso.

“El principio del derecho no constituye un eslabón intermedio entre el principio moral y el principio 
democrático, sino solo el reverso del principio democrático mismo” (Habermas, 2010a, p. 159) El concepto de 
autonomía que sirve de base a Kant para la construcción tanto de su teoría moral, como jurídica y política, 
termina siendo un reverso de los tres principios, por lo que la objeción de Habermas hacia Kant, radica en 
su falta de claridad para explicar las relaciones entre cada uno de los tres componentes.



Diego Mauricio Molina Montealegre16 

Revista Legem, Vol. 9 Núm. 1 (2023) 

Y dicha falta de claridad para sustentar dichos principios, sirven de síntoma para señalar las tensiones que 
existen entre la noción de derechos subjetivos y la de soberanía popular, siendo esta última, entendida 
como la facultad de autoorganización de la comunidad, por el cual el pueblo posee el poder político. 

Ahora, no se puede caer en el error de interpretar la crítica de Habermas a Kant, como una simple objeción 
frente a la poca claridad. Habermas (2010a) va más allá y cuestiona el concepto moral de autonomía kantiana. 

Kant pretendió establecer una conexión necesaria entre estos conceptos a partir de la noción de autonomía 
como derecho subjetivo que posibilita el ejercicio político, sin embargo, al preceder su argumentación de 
una legitimación con fuente moral, “impide que en la construcción de la teoría kantiana del derecho el 
contrato social ocupe la posición central” (Habermas, 2010a, p. 166)

Desde la anterior inconsistencia, para Habermas, al imponer la autonomía política como derecho subjetivo, 
pero con una condición previa legitimadora como principio moral, no se puede hablar de una conexión 
necesaria, ni de una cooriginalidad entre los dos, pues en la argumentación kantiana, se desvela, según la 
interpretación habermasiana, una prevalencia por los derechos subjetivos como condiciones previas para 
la formación de la soberanía popular.

Junto a Kant, Habermas reconoce otro filósofo clave en la construcción del paradigma de derecho moderno. 
Es el caso de Rousseau, al que también encuentra similares objetivos a los kantianos. No solo por el 
contexto de la teoría del contrato social, sino por la preeminencia del concepto de autonomía política para 
la argumentación, aunque, sin embargo, en Rousseau la noción de autonomía tiene implicaciones distintas 
a la Kantiana:

La voluntad unida de los ciudadanos está ligada a través, del medio que representan las leyes abstractas 
y generales, a un procedimiento de legislación democrática, que excluye per se todos los intereses no 
susceptibles de universalización y que solo permite regulaciones que garanticen a todos iguales libertades 
subjetivas. (Habermas, 2010a, p. 166-167)

Desde esta argumentación, donde el principio de autonomía, por medio de un procedimiento democrático 
que excluye los intereses no susceptibles de ser universalizados, busca establecer la conexión entre 
soberanía popular, por medio del procedimiento democrático, con los derechos subjetivos, cristalizados en 
aquellos intereses y libertades universales.

A lo anterior, aunque Habermas (2010a) lo encuentra, en sus palabras, “convincente”, considera que no fue 
suficientemente desarrollada, debido a la prevalencia que le va a terminar dando el filósofo ginebrino al 
enfoque republicano. Y esto se debe al concepto de autonomía como “la realización de la forma de vida de 
un pueblo concreto” (p. 167), en donde se observa un mayor peso al componente republicano de soberanía 
popular.

De esta manera, para Habermas (2010a) el error consistió en intentar fundar sus respectivas teorías en una 
concepción de la razón práctica subjetiva. “La razón y la voluntad pueden quedar, ciertamente, aunadas en 
el concepto de autonomía, pero solo de forma que esta facultad de autodeterminarse queda adscrita a un 
sujeto” (p. 168). Entonces, esta concepción subjetivista de la razón, en los términos de Habermas, lleva a 
Kant a prevalecer la noción de derechos subjetivos, pues Kant adscribe la autonomía al sujeto individual; y 
a Rousseau a prevalecer la noción de soberanía popular, al adscribir la autonomía al pueblo como sujeto.

Dicha tensión que señala Habermas ha podido ser observada, tanto en la discusión entre paradigmas de 
democracia liberal y democracia republicana, como en la discusión en torno a las tensiones existentes entre 



17 La filosofía del derecho de Habermas: Facticidad y validez como una reformulación de su Teoría 
de la Acción comunicativa

Revista Legem, Vol. 9 Núm. 1 (2023) 

constitucionalismo y democracia que ha repercutido en discusiones constitucionales, como, por ejemplo, 
en torno a la legitimidad del control de constitucionalidad y del poder de reforma constitucional. Sobre 
esta última no vamos a referirnos en este momento, pues es una de las discusiones centrales del capítulo II.

Sobre la tensión entre democracia liberal y republicana vamos a referirnos brevemente. El paradigma liberal 
de democracia, en términos de Moretti (2015) parte de una desconfianza al poder estatal, de tal manera que 
la noción de ley y de derecho subjetivo se construye como un límite a dicho poder estatal, de tal manera 
que proteja al individuo de una intromisión de este al ámbito de su vida privada.

 Mientras, en el paradigma republicano, siguiendo al mismo autor, la participación política de los ciudadanos 
resulta central, buscando entonces una construcción de soberanía popular, en términos de intervención 
directa de los ciudadanos en los asuntos que le competen, y no desde una simple representación popular.

La tensión entre derechos subjetivos y soberanía popular en términos de paradigmas de democracia queda 
planteada de la siguiente: ¿puede hablarse de soberanía popular, si la misma debe someterse a los dictados 
de una norma superior, como es la constitución? (Moretti, 2015)

Habermas (2010a) tiene ciertamente su propia visión de esta tensión:

Mientras que según la concepción liberal los derechos del hombre se imponen a la 
consideración moral como algo dado, anclado en un ficticio Estado de naturaleza, 
conforme a la concepción republicana, la voluntad ético-política de un colectivo que 
decida él mismo lo que quiere ser, no puede reconocer nada que responda a su propio 
proyecto de vida. (Habermas, 2010a, p. 165)

Como venimos desarrollando, Habermas se propone argumentar que dicha tensión, si se interpreta desde la 
perspectiva de la razón práctica, tal como lo realizaron Kant y Rousseau, resulta inevitable; si se interpretan 
estos principios siguiendo su perspectiva de razón comunicativa, se puede reestablecer la legitimidad del 
derecho y superar dicha tensión a partir de la co-originalidad de los mismos, reiterando lo señalado en el 
prefacio, y que citamos en páginas anteriores: se hace necesario pasar de una razón práctica propia del 
subjetivismo filosófico a una razón comunicativa que parte del entendimiento intersubjetivo. 

Entonces, Habermas (2010a) reemplaza el concepto de autonomía por el de autolegislación que concibe a 
los destinatarios, a su vez como autores de los derechos, de forma tal que, como lo señala Benente (2016), 
esta idea de autolegislación parte, también, del supuesto de conciliar entre autonomía privada y autonomía 
pública. 

El sistema de los derechos no puede hacerse derivar ni de una lectura moral de los derechos 
del hombre ni tampoco de una lectura ética de la soberanía popular […] Las instituciones 
normativas que vinculamos con los derechos del hombre y de la soberanía popular solo 
pueden hacerse valer sin mermas y sin recortes en el sistema de derechos si partimos 
de que el derecho a iguales libertades subjetivas de acción, ni puede simplemente 
imponerse al soberano como límite externo, ni tampoco ser instrumentalizado como 
requisito funcional para sus fines (Habermas, 2010a, p. 169)

El paso de un concepto de autonomía, a un concepto de autolegislación, resulta de la aplicación de un 
principio discursivo orientado por la acción comunicativa. La legitimidad del derecho viene dada en la 
medida que se sustente y retome los parámetros del mundo de la vida desacoplada del sistema social. 

De esta manera, la autolegislación en Habermas (2010a) desde términos discursivos implica la exigencia 
de que los ciudadanos sean autores de sus propios derechos, pero siguiendo los términos y condiciones 



Diego Mauricio Molina Montealegre18 

Revista Legem, Vol. 9 Núm. 1 (2023) 

del entendimiento, en los términos de la teoría comunicativa. La autoría de sus propios derechos lleva a la 
co-originalidad en la explicación habermasiana, pues de esta manera se entiende al principio democrático 
como núcleo esencial y co-original de un sistema de derechos.

“La génesis lógica de estos derechos constituye entonces un proceso circular o movimiento circular, en 
el que el código que es el derecho y el mecanismo para la generación del derecho legítimo, es decir, los 
principios democráticos se constituyen co-originalmente” (Habermas, 2010a, p. 187). Y el proceso es circular, 
porque para que el sujeto sea soberano debe poder considerarse autor del derecho, teniendo entonces la 
noción de derecho subjetivo como producto de la expresión soberana de los ciudadanos, pero al mismo 
tiempo para poder crear dicho principio democrático se requiere, al tiempo, se le reconozca su autonomía 
privada. 

Con este argumento Habermas (2010a) sustenta su tesis de co-originalidad entre derechos y soberanía 
popular. Es decir, derechos y soberanía popular se requieren mutuamente. “Como sujetos jurídicos solo 
pueden alcanzar autonomía actuando y entendiéndose a la vez como autores de los derechos a los que 
quieren someterse” (p. 192) El derecho subjetivo requiere para su legitimidad que se construya como una 
expresión soberana, y debido a que “el código que representa el derecho viene ya dado a los sujetos como 
único lenguaje en el que pueden expresar su autonomía. La idea de autolegislación ha de hacerse valer en 
el medio del derecho mismo” (p. 192), es decir, que la autolegislación solo es posible, si al tiempo esta es 
previamente reconocida como derecho de participación política.

Vamos a referirnos en este punto, brevemente, a tres críticas que se le han formulado a la tesis de co-
originalidad de Habermas:

Para Mouffe (2003), a diferencia de Habermas, la tensión entre los paradigmas liberal y republicano resulta 
irreconciliable. De esta manera, si para Habermas la tradición liberal y republicana de la democracia se 
puede conciliar bajo el supuesto de cooriginalidad entre soberanía popular y derechos subjetivos surgida de 
los procesos de razón comunicativa como principio de autolegislación; para Mouffe (2003) dichas tradiciones 
solo pueden ser conciliadas, de manera “imperfecta”, de forma transitoria “mediante negociaciones 
pragmáticas entre fuerzas políticas, y dichas negociaciones siempre establecen la hegemonía de una de 
ellas” (p. 22)

Pero además de la imposibilidad para Mouffe (2003) de solucionar la tensión entre liberalismo y 
republicanismo, la autora también encuentra que, en su argumentación, a pesar de lo pretendido por 
Habermas, este terminó dándole prevalencia al componente republicano de la democracia, por lo cual su 
intento de establecer una cooriginalidad entre estos, resulta infructuosa, a la luz de quien venimos citando.

En este sentido, señala Mouffe (2003), que al radicar Habermas la importancia de los derechos subjetivos 
en la autolegislación democrática, termina subordinando los primeros a los postulados republicanos de la 
soberanía popular. 

Frente a esta observación, Habermas (1994) dos años después de formular por primera vez, reitera y aclara 
el punto desde donde se sustenta su tesis de co-originalidad: la interdependencia y relación necesaria entre 
autonomía privada (derecho subjetivo) y autonomía pública o jurídica (soberanía popular). Los derechos 
subjetivos son desarrollados y creados desde el principio discursivo de autolegislación, aplicándose la 
soberanía popular en la creación de estos; pero, para que un sujeto pueda tener dicha autonomía pública 
requiere que se respete su autonomía privada, planteándose entonces la co-originalidad en su creación. 
Podríamos decir, que dicho planteamiento busca conciliar la tensión entre el principio democrático de 
Rousseau (autonomía pública), y el principio de derecho derivado de un principio moral del sujeto como 



19 La filosofía del derecho de Habermas: Facticidad y validez como una reformulación de su Teoría 
de la Acción comunicativa

Revista Legem, Vol. 9 Núm. 1 (2023) 

destinatario de su libertad, tal como lo desarrolla Kant (autonomía privada).

Otra objeción, es la de Bayón (2010) para quien, el hecho de que “ambos ideales cuenten con una raíz 
común e incluso puedan considerarse igualmente valiosos no implica en modo alguno que no pueda haber 
conflictos o tensiones entre uno y otro” (p. 297) En otras palabras, según su interpretación, el planteamiento 
de la cooriginalidad misma no resuelve automáticamente las tensiones que puedan existir entre estas.

Sin embargo, bajo nuestra interpretación, si se demuestra la co-originalidad entre derecho subjetivo y 
soberanía popular dada su necesaria interdependencia, la tensión o conflicto que se presente sería apenas 
aparente. Bajo el principio de no contradicción entre estos, si se reputa la prevalencia de los derechos 
subjetivos sobre la soberanía popular, el principio de autolegislación por el cual los primeros son creados 
por autoría de los ciudadanos implica su negación por la relevancia de la soberanía en la creación de estos. 
Y si, por el contrario, se presenta conflicto por presumirse la prevalencia de la soberanía popular, esta al 
ser un derecho mismo de participación política, implica que su protección no derive en la negativa de los 
derechos subjetivos, pues en últimas la protección de la soberanía popular, implica al tiempo la protección 
de los derechos que son creados por esto por principio de autolegislación.

Una tercera crítica es la de Benente (2016). Este autor, a diferencia de los otros, reconoce la coherencia y 
solidez del planteamiento de co-originalidad. Sin embargo, interpreta que el principio de autolegislación 
por el cual se crean estos derechos, implica el consenso entre los participantes para su respectiva creación. 
Para el autor argentino, Habermas presupone el consenso, pues en su interpretación el disenso no es 
posible, si se siguen las reglas del entendimiento de la acción comunicativa.

En este único aspecto, me permito disentir de esta interpretación. Mi lectura del planteamiento de co-
originalidad, es que dicho principio desde donde se reconstruye el derecho obtiene su aplicabilidad 
institucional llevando el principio de autolegislación, no hacia un consenso, sino hacia la inclusión de la 
sociedad civil mediante el derecho a participar de los procesos de formación de la opinión pública. 

Este planteamiento es concretado tanto en su propuesta de democracia deliberativa como en su propuesta 
de justicia constitucional, que desarrolla en los capítulos VI, VII y VIII. El principio de autolegislación es 
conciliado con la realidad sistémica institucional, de tal manera que los sujetos puedan participar de la 
creación de derechos y de normas, no en la medida en que establezcan consensos entre ellos para su 
creación, sino en la medida que sus opiniones, argumentos y demandas sean incluidas en el proceso de 
formación de la opinión pública.

Es decir, la autoría, y a la legitimidad del derecho lo otorga el hecho de que el sistema institucional garantice 
la participación de las distintas voces desviantes en el debate público, en una relación dialógica de doble 
vía, donde la participación de los sujetos en los procesos de formación de la voluntad pública, filtran los 
temas, conflictos e intereses para la discusión pública; y a su vez, la institucionalidad sistémica tiene la 
obligación de incluir dichas discusiones, como si fueran fuentes y materia prima para la decisión, generando 
un diálogo entre estas.

Desde dicha exigencia de inclusión en los procesos de formación de la opinión pública, Habermas (2010a) 
plantea un modelo decisional dialógico, con la fuerza política de incluir los sectores de la sociedad al 
debate político. No es que el modelo deliberativo busque el ejercicio de consensos como respuestas a las 
decisiones. No es el consenso lo que garantiza la racionalidad comunicativa en Habermas. Lo que garantiza 
la racionalidad es la inclusión de la sociedad civil en las discusiones políticas, tal como lo señala el profesor 
Mejía (2016) la inclusión de una dialéctica entre públicos dominantes y públicos contrahegemónicos.



Diego Mauricio Molina Montealegre20 

Revista Legem, Vol. 9 Núm. 1 (2023) 

IV.	 Conclusión

Siguiendo el relato abordado a lo largo del artículo, la búsqueda de Habermas por la reconstrucción de la 
legitimidad perdida frente al desacoplamiento entre el sistema y mundo de la vida, y colonización de la 
última; Habermas reformula su teoría de la acción comunicativa acercando los principios comunicativos a 
la realidad institucional. 

Dicho acercamiento implica que el consenso, propio del escenario del mundo de la vida, se sustituya por una 
exigencia de inclusión de la sociedad civil, incluyendo especialmente a aquellas voces disidentes y alternas, 
que no poseen poder político a la discusión. Es en la medida en que el aparato institucional permita el 
diálogo de dichos sectores de la sociedad que se logra la legitimidad, en los términos de Habermas. Con 
dicha inclusión, en términos similares a la lectura de Mejía Quintana (2016), se busca incluir las discusiones 
del ámbito del mundo de la vida (sociedad civil) a las decisiones del aparato institucional sistémico.

V.	 Referencias

Bayón, J.C. (2010). Democracia y derechos. Problemas de fundamentación del constitucionalismo. En 
Carbonell, M. y García Jaramillo, I. El canon constitucional. Editorial Trotta.

Benente, M. (2016). Los supuestos del pensamiento político y jurídico de Jurgen Habermas. Revista de 
Derecho. 29(1). pp. 29-49. https://doi.org/10.4067/S0718-09502016000100002

Bernstein, R. (1988). Habermas y la modernidad. Editorial Cátedra.

Guerra, M. (2015). Habermas. La apuesta por la democracia. Batiscafo S.L.

Habermas, J. (1975). ¿Para qué aún filosofía? Teorema: Revista Internacional de Filosofía. 5(2). 189-211. https://
www.jstor.org/stable/43045859?read-now=1&refreqid=excelsior%3Adfa671ac8116f88a1bf6ca56a732e
cb3&seq=1#page_scan_tab_contents

Habermas, J. (1981). La reconstrucción del materialismo histórico. Editorial Taurus.

Habermas, J. (1985). Conciencia moral y acción comunicativa. Ediciones Península. 

Habermas, J. (1988). La modernidad, un proyecto incompleto. [Capítulo de libro] En: Foster, H. (Ed.). La 
posmodernidad. Editorial Kairós.

Habermas, J. (1993). El discurso filosófico de la modernidad. Editorial Taurus.

Habermas, J. (1999). Problemas de legitimación en el capitalismo tardío. Editorial Cátedra. Colección Teorema. 

Habermas, J. (2010A). Facticidad y validez. Editorial Trotta.

Habermas, J. (2010B). Teoría de la acción comunicativa. Editorial Trotta.

Hegel, G.W.F. (1968). Filosofía del derecho. Editorial Claridad. 

Honneth, A. (2009). Patologías de la razón. Historia y actualidad de la Teoría Crítica. Katz editores. 

Horkheimer, M. y Adorno, T. (1994). Dialéctica de la Ilustración. Fragmentos filosóficos. Editorial Trotta.

Horkheimer, M. (2003). Teoría Crítica. Amorrortu editores. 

Husserl, E. (2008). La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental. Prometeo Libros. 

Kant, I. (2008). La metafísica de las costumbres. Editorial Tecnos. 

McCarthy, T. (2002). La Teoría Crítica de Jurgen Habermas. Editorial Tecnos.  

Mejía Quintana, O. (2016). Teoría consensual del derecho. El derecho como deliberación pública. Unijus, 
Instituto Unidad de Investigaciones Jurídico-Sociales Gerardo Molina. Universidad Nacional de 
Colombia. 

https://doi.org/10.4067/S0718-09502016000100002
https://www.jstor.org/stable/43045859?read-now=1&refreqid=excelsior%3Adfa671ac8116f88a1bf6ca56a732ecb3&seq=1#page_scan_tab_contents
https://www.jstor.org/stable/43045859?read-now=1&refreqid=excelsior%3Adfa671ac8116f88a1bf6ca56a732ecb3&seq=1#page_scan_tab_contents
https://www.jstor.org/stable/43045859?read-now=1&refreqid=excelsior%3Adfa671ac8116f88a1bf6ca56a732ecb3&seq=1#page_scan_tab_contents


21 La filosofía del derecho de Habermas: Facticidad y validez como una reformulación de su Teoría 
de la Acción comunicativa

Revista Legem, Vol. 9 Núm. 1 (2023) 

Moretti, I.L. (2015). “De límites y potencias”. Breve ensayo sobre la relación entre ley y soberanía popular 
en la teoría liberal y republicana. Questión. Revista especializada en Periodismo y Comunicación. 
47(1). pp. 214-229.  http://sedici.unlp.edu.ar/bitstream/handle/10915/48952/Documento_completo.
pdf-PDFA.pdf?sequence=1&isAllowed=y

Mouffe, C. (2003). La paradoja democrática. Editorial Gedisa.

Postone, M. (2007). Marx reloaded. Repensar la Teoría Crítica del capitalismo. Editorial Traficantes de Sueños. 

Vargas Campos, R. (2021). El imperativo de acoplamiento entre sistema y mundo de la vida en Jürgen 
Habermas a propósito de su crítica a Talcott Parsons. Revista Comunicación. 30 (1). pp. 17-32. https://
revistas.tec.ac.cr/index.php/comunicacion/article/view/5768/5532

Velasco, J. (2013). Habermas. El uso de la razón pública. Alianza Editorial.

Weber, M. (2002). Economía y sociedad. Esbozo de sociología comprensiva. Fondo de Cultura Económica. 

http://sedici.unlp.edu.ar/bitstream/handle/10915/48952/Documento_completo.pdf-PDFA.pdf?sequence=1&isAllowed=y
http://sedici.unlp.edu.ar/bitstream/handle/10915/48952/Documento_completo.pdf-PDFA.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://revistas.tec.ac.cr/index.php/comunicacion/article/view/5768/5532
https://revistas.tec.ac.cr/index.php/comunicacion/article/view/5768/5532



