Todo lo humano es nuestro

Roberto Esposito: la biopolitica
como dispositivo inmunitario

Roberto Esposito: biopolitics as an immune device

Sara Alarcon Consuegra
Universidad del Atlantico
saraalarcon@mail.uniatlantico.edu.co
https://orcid.org/0009-0003-8706-8816

Recibido: 12/01/2023 / Aceptado: 13/04/2023 / Publicado: 01/07/2023
d-!' DOI: https://doi.org/1015648 /am.42.2023.3904

RESUMEN: Este escrito se centra en la perspectiva biopolitica de Roberto Esposito, para ello se ahonda en los
conceptos de comunidad e inmunidad comprendiendo la semantica que hizo emerger la dinamica de la practica
biopolitica como proceso de inmunizacion. Esto entendiendo que la inmunizacion biopolitica radica a partir
del vacio semantico que existe en torno al concepto de comunidad, ya que desde la modernidad se piensa por
comunidad un grupo cerrado, el cual se conserva en la medida que cauterice aquello que represente un riesgo a
laidentidad de dicho grupo. En este sentido, la politica que subyace del proceso de inmunizacion que comunica
el significado moderno de comunidad, protege la vida de forma violenta, puesto que desde el interior de la
comunidad sobrecargan la vida con limites al punto de negar la vida misma que trata de proteger.

PALABRAS CLAVE: Biopolitica, Vida, Comunidad, Inmunidad, Riesgo, Seguridad.

ABSTRACT: This paper focuses on Roberto Esposito’s biopolitical perspective, delving into the concepts
of community and immunity, understanding the semantics that led to the emergence of the dynamics of
biopolitical practice as a process of immunization. This understanding of biopoliticalimmunization is based on
the semantic void that exists around the concept of community, since since modernity, community is thought
of as a closed group, which is preserved to the extent that it cauterizes that which represents a risk to the
identity of that group. In this sense, the politics that underlies the immunization process that communicates
the modern meaning of community, protects life in a violent way, since from within the community they
overload life with limits to the point of denying the very life they are trying to protect.

KEYWORDS: Biopolitics, Life, Community, Immunity, Risk, Security.

@ @ @ Como citar: Alarcon Consuegra, S. (2023). Roberto Esposito: la biopolitica como dispositivo
inmunitario. Amauta, 21(42), 6-17. https://doi.org/10.15648 /am.42.2023.3904

Rev. Amauta, Vol. 21 NGm. 42 (Julio - diciembre 2023) / ISSN Online: 2500-7769 / DOI: https://doi.org/10.15648/am.42.2023.3904



https://doi.org/10.15648/am.42.2023.3904
mailto:saraalarcon@mail.uniatlantico.edu.co
https://orcid.org/0009-0003-8706-8816
https://doi.org/10.15648/am.42.2023.3904

Sara Alarcén Consuegra

Introduccién

Roberto Esposito parte su reflexion sobre la biopolitica teniendo en cuenta el estudio biopolitico
de Foucault y Agamben; sin embargo, busca analiticamente desbloquear el discurso estéril que,
segln él, tejieron estos autores. Propone una ruta de desbloqueo a través de la cual la biopolitica
no puede ser comprendida desde una postura de continuidad y discontinuidad entre soberania,
y biopoder/biopolitico, porque de esta forma se mantendria una postura irresoluta, asimismo
dice que la biopolitica no puede ser vista como practica siempre negativa- mortifera, porque se
reduce exclusivamente a la estructura de soberania.

Frente a esto, Esposito partiendo de la posicion de lo impolitico lleva a la deconstruccion el
léxico politico moderno de los términos comunidad e inmunidad, con el objetivo de alcanzar
una definicion, del mismo modo que Heidegger lo hizo con los conceptos fundamentales de la
tradicion filosofica en relacion a la metafisica, dado que para Esposito el vacio semantico que
rodea al concepto de comunidad permite de forma mas articulada y compleja, comprender y
proponer una biopolitica afirmativa contraria a un escenario inclinado a proteger la vida de
riesgos a partir de una dinamica de inmunizacion que la expone a los mismos riesgos sobre los
cuales busca protegerla.

En este marco, se pueden mencionar investigaciones como la de Sepilveda (2011) donde través
de un analisis sobre la estructura de los programas de prevencion que controlan el ambito de
la psicologia, muestra como los comportamientos riesgosos que involucran una alta percepcion
moralista (la sexualidad y las drogas) demandan un tratamiento de control solo a partir de la
segregacion. Asimismo, la investigacion de Torres (2016) cuandoestudia las tecnologias que
estratifican a las poblaciones desde el calculo de los riesgos, con el objetivo de exponer que
la politica sobre la vida es, al mismo tiempo, la politica que abandona y lleva a su disolucion
la vida; puesto que cuando algunos sectores no consiguen auto capitalizarse, se convierten
en una amenaza a mayor escala para el orden de la biopolitica. Por Gltimo, también se mirar
la investigacion de Martinez y Mufioz (2018), en la cual examina la emergencia de los factores
en riesgo, con el fin de argumentar que el discurso sobre el riesgo no recoge una condicion
natural de las personas, sino mas bien una construccion propia del contexto neoliberal, ya que
los individuos que no se adaptan a los valores de esta racionalidad politica son los clasificados
como poblacion en riesgo.

Ahora bien, con relacion a las dinamicas de seguridad que exponen la vida, Esposito concibe en
la biopolitica la presencia de la tanatopolitica debido a logica inmunitaria, pues la comunidad
entendida como circulo que inmuniza al yo provoca de forma simultanea estrategias mortiferas
para desinfectarse del otro (Girado 2021). Sin embargo, con ideas similares a la de globalizacion,
el contacto con el otro parece una practica no peligrosa. Este aparente cambio de mirada
frente al contacto, estructura una violencia de proteccion mucho mas fuerte, dado que exige a
mayor escala sistemas de prevencion, pues el libre contacto es posible cuando se logra la auto-
inmunizacion ante la mezcolanza cultural que trae la globalizacion.

Asi, Esposito recalca que a través de las politicas actuales que fomentan el exceso de contacto,
se intensifican los riesgos y la necesidad de un sistema de inmunizacion mas fuerte y peligroso,
debido a que la auto- inmunizacion protege un cuerpo, al tiempo que ataca el interior del mismo
cuerpo que protege. Por lo que, las politicas inmunitarias a altas dosis estan sustentadas en una
practica de muerte que paradojicamente se exhibe como politica sobre la vida: biopolitica.

Rev. Amauta, Vol. 21 Nam. 42 (Julio - diciembre 2023) / ISSN Online: 2500-7769 / DOI: https://doi.org/10.15648/am.42.2023.3904



Roberto Esposito: la biopolitica
como dispositivo inmunitario

Lo impolitico

Tomando a Serratore (2017) no se puede analizar lo impolitico en el pensamiento de Esposito
alejando este concepto del contexto en el que estaba sumergida Italia durante la década de los
ochenta, esdecir laruptura que se estaba presentado entre laformatradicional de pensary hacer
politica “a través del surgimiento de nuevos partidos politicos y la emergencia de pensadores
criticos de la politica como Vattimo, Cacciari, Tronti y Negri” (Saidel, p. 31, 2011). En ese sentido,
Esposito por medio de lo impolitico va a deconstruir todo aquello que no esta representado en
la politica gestada en la modernidad.

De esta forma, lo impolitico se asume como horizonte inclinado a una dialéctica antinomica mas
alla de toda relacion de fuerza y poder fundamentada en la modernidad, ya que asi logra encontrar
el significado de los conceptos encerrados por la filosofia politica. Lo impolitico, entonces, no es el
contrario de la filosofia politica sino el no- ser de la politica; es el horizonte que recurre a narrativas
que permiten cuestionar y desestabilizar. Por lo tanto, aquello que es excluido en el campo de la
filosofia politica es tomado por lo impolitico para ser problematizado desde una relacion aporética.
En efecto, para Esposito (2009a), “el lugar de lo impolitico, es decir lo negativo, lo intraducible a
términos positivos, se sitlia en la critica entre despolitizacion moderna y teologia politica” (p. 13).

Asimismo, Esposito (2009a) manifiesta que lo impolitico replantea especificamente el caracter
politico de conceptos sin el interés de analizar sus significados por medio de una historia
cronologica. De modo que lo impolitico emerge siempre como critica al encadenamiento dirigido
por la filosofia politica caracterizada en la relacion funcional e instrumental entre filosofia y
politica (p. 12). En este sentido, la posicion de lo impolitico se aleja de la politica por su tendencia
a marginalizar o negar el conflicto, debido que este fendmeno puede ser visto como la cosa que
ha sido repartida de forma igualitaria entre todos, es decir un elemento que iguala a todos los
seres humanos, por lo que se hace necesario marcar diferencias.

Lo anterior se puede ver segin Esposito (2006), por medio del proyecto politico de Hobbes donde
la consolidacion de un soberano representado en la dinamica del bien a través del poder busca
la neutralizacion de un conflicto que cualquiera puede convocar por el hecho de concretarse la
estructura de soberania que representada en el texto Leviatan publicado en 1651, es decir esa
figurada encargada de diferenciar los unos con los otros. Sin embargo, “para lo impolitico, no existe
una politica que pueda oponerse desde el interior de su propio lenguaje, pero tampoco desde
afuera, ese “exterior” no existe sino como proyeccion ideologica, mitica, como su gemelo” (p. 13).

De esta manera, el ejercicio de lo impolitico se distancia de la concepcion que establece una
relacion entre bien y poder, rechaza toda valoracion hecha por la politica tradicional modernay
ahonda en los conceptos limites de la politica, aquellos embargados por el silencio, los cuales son
impensables por el umbral hegemonico del poder. Entre lo simbolicamente extremo, tal como el
conflicto, en el cual se puede observar, manifiesta Esposito, una tarea en donde queda expuesta
la politica como una existencia que combate su interior, en la medida que lo traza como algo que
hace parte de un mitico exterior. Por ende, los elementos a los que se dirige lo impolitico, son
aquellos que muestran lo contradictoria que es la politica.

En este punto, Esposito (2009a) resalta que en lo impolitico esta el espacio de la responsabilidad
del pensamiento, “una responsabilidad que consiste en la preocupacion por el presente, por el
propio tiempo” (p. 54), sin embargo, la posicion contra todo tiempo también coincide con esta
responsabilidad, debido a que “la fidelidad del pensamiento con su propio tiempo radica en la
distancia que toma con él” (p. 55). Desde luego, es este contraste lo que caracteriza la posicion
de lo impolitico y lo que le permite a Esposito investigar, deconstruyendo, el significado politico
de los conceptos comunidad- inmunidad para desarrollar su estudio acerca de la biopolitica.

Rev. Amauta, Vol. 21 Nam. 42 (Julio - diciembre 2023) / ISSN Online: 2500-7769 / DOI: https://doi.org/10.15648/am.42.2023.3904



Sara Alarcén Consuegra

Significado de comunidad

Esposito (2009a) nota que el término comunidad necesita ser deconstruido desde la posicion
de lo impolitico, debido a que la tradicion filoséfica lo ha envuelto en un significado metafisico,
en un vacio semantico (p. 10), en el que “la comunidad es entienda como aquello que identifica
el sujeto mismo a través de su proteccion en una orbita extendida que reproduce y exalta los
rasgos particulares de este” (p. 15). De esta manera, se entiende por comunidad un grupo posible
en cuanto relne singularidades homogéneas, que identifican exclusivamente una subjetividad
permeable con lo diferente a ella. En otras palabras, el concepto de comunidad es entendido
como una unidad cerrada de la cual sus individuos se le hace imposible salir, una hipérbole del
yo. Por lo tanto, comunidad referencia un significado en el que “no se comprende al otro sin
absorberlo e incorporarlo, sin hacerlo parte de nosotros” (p. 31).

Araiz de este significado de comunidad, a los efectos y la continuidad que este tiene en el mundo
contemporaneo, Esposito (2009a) se detiene a hacer una critica al mencionado concepto. Esta
denuncia la fundamenta a partir del ensayo Comunnuté désoeuvrée de Jean- Luc Nancy, en donde
el autor argumenta que “la comunidad no indica ser comin a algo, sino el modo de ser en comin”
(p.16). En este sentido, dice Esposito debe verse lo que no fue comprendido por el Organismo
aleman de la Gemeinschaft, el neo-comunitarismo americano y la ética de la comunicacion de
Habermas, para quienes “la esencia comin surge como arbitro que une cuantitativamente una
individualidad” (Esposito, 20093, p. 15).

A partir de lo anterior, la critica de Esposito replantea el significado de comunidad, indagando en
la etimologia latina del término comunidad. Para ello, el autor del texto Bios. biopolitica y filosofia,
recurre al término munus, traducido como don y obligacion frente al otro, para indicar que este
significado le corresponde al concepto de comunidad. Asi, comunidad implica un constante dar,
el modo de ser comn, al cual hizo referencia Jean- Luc Nancy. Desde este significado, entonces,
el otro no es definido como lo extrano, ya que en la medida que la comunidad no traduzca
preservar una identidad clausurada, establece un transito abierto en el que nada queda excluido.
En suma, el concepto de comunidad involucra una voluntad de donacion hacia el otro:

Basta abrir el diccionario para saber qué “comin” es el contrario exacto de “propio”:
comiin es aquello que no es propio, ni apropiable por parte de nadie, que es de todos y/o,
por lo menos, de muchos, - y que, por lo tanto, no se referencia asi mismo, sino a lo otro. Si
trazamos la etimologia del término latino comunista deriva de munus que significa “don”-
“obligacion” con el otro, mas que vincularse con una comiin pertenencia, estan vinculados
por el deber reciproco de dar, una ley que los obliga a salir de si para volverse al otro y
llegar a expropiarse a su favor (Esposito, 20093, p. 97).

En efecto, es comprendiendo el significado de munus como se logra denunciar la forma
convencional en la que se entiende comunidad, en cuanto es aquello que inicia con la expropiacion
de lo propio. En este punto, Esposito remitiéndose a la categoria de Dasein encuentra que existe
un ser en comin que es arrojado a un mundo comdn, lo cual muestra que la existencia del ser
desprende una infinita relacion con el otro, estar ahi con el otro. Por lo tanto, es dicha relacion
la que posibilita la comunidad, pues “el otro nos constituye desde el fondo de nosotros mismos,
somos el otro, el ser en si, es coexistir, un ser para el otro” (Esposito, 2009a, 43).

En este marco, Espositointerpretala cosaensicomo lacosaencomiin,ajuicio deél,esencialmente
el munus salva a la cosa de la nada, de lo contrario la nada aniquilara a la cosa. Asi, lo propio no
es la etnia, la religion, la identidad cultural, por el contrario, es el deber para con el otro. Esta
obligacion rescata a las subjetividades de la nada, es decir de la pura existencia expuesta. Por
lo que Saidel (2013) menciona:

Rev. Amauta, Vol. 21 Nam. 42 (Julio - diciembre 2023) / ISSN Online: 2500-7769 / DOI: https://doi.org/10.15648/am.42.2023.3904



Roberto Esposito: la biopolitica
como dispositivo inmunitario

Para Esposito, en la estela de Heidegger, la ética brota del tronco de la ontologia, porque
el Dasein esta constitutivamente expuesto a la alteridad, al mundo al cual responde con su
mero estar. Veremos entonces que Esposito intenta pensar el contagio comunitario como
aquello que impide al sujeto cerrarse sobre si mismo, en una ontologia de la exposicion,
una ausencia de identidad en una logica de la exposicion comunitaria (pp. 441- 446).

Sin embargo, el término moderno de comunidad esta vigente en nuestra actualidad sacrificando
el significado etimologico del mismo. Por lo que, acercandose a la metodologia de Foucault,
Esposito propone desarrollar una ontologia del presente para realizar un diagnostico de nuestra
actualidad mas alla de lo impuesto por la tradicion en torno al significado de comunidad.
Asimismo, hace uso de la légica antindomica para deconstruir el concepto munus desde el
término inmunidad, al cual que le pertenece la definicion moderna de comunidad, es decir aquel
significado que niega el otro.

Las representaciones del significado de inmunidad

Para Esposito (2009a), el concepto munus e inmunidad desprenden significados y leyes
completamente opuestas. Si munus hace referencia a una constante obligacion con el otro,
entonces inmunidad es lo opuesto, pues alude a aquello que constantemente se defiende del
otro. Por lo tanto, el significado de comunidad que responde a la obligacion con el otro, no integra
una ley inmunitaria que “conserva la propia sustancia del sujeto propietario de si mismo” (p. 81).
De esta forma, establece el autor que la inmunidad responde a tres perspectivas. La primera, al
campo juridico en donde aquella jurisdiccion que afecte el otro, no esta dotada de jurisdiccion.
La segunda, a la medicina, para la que la inmunizacion es la resistencia de organismos externos.
Y la tercera, a la politica, en la que el significado de inmunidad no cambia, “representa una suerte
de salvaguardia, que coloca a alguien en situacion de ser intocable por la ley comin” (p. 11). A
partir de lo anterior, la inmunidad representa la ruptura con el modo de ser en comdn, significa
cerrar el contacto con el exterior, protegerse del afuera.

Envirtud de ello, expresa Esposito que las estructuras sociales impulsan practicas de proteccion,
pensado la comunidad en términos de inmunidad, ya que alrededor de la idea de extirpar el
otro esta dinamizada el papel de la politica. Como resultado de esto, la sociedad ha construido
tejidos para defender demencialmente lo propio bajo la errada proposicion de que dicha practica
implica el vivir en comunidad: pertenecer a un pais, tener identidad, etc. En este sentido, se
organiza un discurso que marca un modo de vida y un modo de sujeto, lo cual significa estar
sumergido en un panorama en el que un acercamiento con el otro representa un riesgo para la
existencia, al punto que:

Sucede como si se estuviera exasperando el miedo a ser tocado, inadvertidamente, todo
un circuito perverso entre tacto, contacto y contagio. El contacto, la relacion entre el ser
en comdin, aparece inmediatamente marcado con el riesgo de la contaminacion, parece
que nos amenaza, o por lo menos parece amenazar nuestra identidad bioldgica, social y
ambiental. (Esposito, 2009a, p. 112)

En consecuencia, la extension delsignificado de inmunidad va masalla delambito juridico-médico,
invadiendo el lenguaje y el pensamiento de la experiencia contemporanea, transgrediendo la
ética, debido a su coexistencia con la politica. De esta forma, la norma en el ejercicio de la
normalizacion, segin Esposito, construye fronteras socio-culturales para regular las relaciones
entre individuos. Si bien es cierto, por un lado, cuando la medicina declara en alerta roja una
enfermedad organica dentro de una sociedad, se prosigue a reforzar el sistema inmunologico
de sus miembros a partir de estrategias como conservar el espacio de encierro en cuanto

Rev. Amauta, Vol. 21 Nam. 42 (Julio - diciembre 2023) / ISSN Online: 2500-7769 / DOI: https://doi.org/10.15648/am.42.2023.3904

10



mn

Sara Alarcén Consuegra

medida higiénica, ya que el otro, aumenta el riesgo de contagio. Por otra parte, el fenomeno
de la inmigracion, aunque no es estudiado por la medicina, puesto que es objeto de analisis de
otras disciplinas del saber, en los paises en los que se experimenta dicho fenomeno, el otro es
percibido como un virus organico, el cual llega a contaminar (Girado 2021), es decir a poner en
riesgo la ciudadania de un pais.

Asi, las nuevas tecnologias son las mascarasy las armaduras creadas para regular la vida piblica
del ser humano, buscando establecer lo que Esposito denomina como vivir proximos, esto es,
autosuficiencia individual, con el objetivo de defenderse del riesgo que implica el contacto
sorpresivo (Girado, 2020). De esta manera emergen una serie de estrategias anti- riesgos para
evitar o socorrer el infortunio que representa el contacto con el otro, por ejemplo, campanas
para restringir el ingreso de migrantes porque son un riesgo para la economia, la salud o el
orden publico, ya que desestabilizan los indices estadisticos de desempleo, traen enfermedades
y delincuencia. En este sentido el otro representa el riesgo que interrumpe el paisaje ético,
estético, legal, saludable y econdmico, por lo que en nombre de la antinomia de comunidad ha
muerto el otro.

Sobre esta aniquilacion, menciona Esposito (2009a), nace la politica actual, en virtud de las
constantes exigencias de inmunizacion impulsadas por la politica, en efecto a que “todo el flujo
comunitario no es mas que una auto -reproduccion del sistema inmunitario” (p. 87). Esta auto
reproduccion movilizada por la politica es consecuencia de la inmunizacion trasladada como
factor necesario en todos los ambitos del ser humano; por lo tanto, se suministra un ejercicio
eterno de proteccion, en la medida que los riesgos que amenazan a la comunidad deben ser
llevado a la extincion, al punto que cada individuo tiene que ser portador del dispositivo
inmunitario. Como son los casos, por ejemplo, del recién nacido el cual es vacunado para reforzar
su sistema inmunologico, cambiando la descendencia genética de los seres humanos bajo la
justificacion de acabar con riesgos patologicos. Asimismo, ocurre en el caso de las ideologias
que buscan conservar desde las estepas mas pequenas del ser humano el dualismo de género
para evitar el riesgo de desviacion que hay cuando el género es comprendido de manera fluida.

De acuerdo con Esposito (2009a), el mundo esta definido por las barreras que salvaguardan a
las sociedades de aquel riesgo en el que se puede estar, si el germen transportado por el otro
se acerca cuando no hay protocolo de proteccion. De manera que, a partir de la caida del muro
de Berlin, dice Esposito, han surgido mindsculos muros que respaldan a mayor longitud las
ruinas del anterior. En este sentido, con el nacimiento de la idea de globalizacion ha surgido la
necesidad de reforzar los mecanismos preventivos, ya que el impulso de comunicar el afueray el
adentro va acompanado de una fuerza de inmunizacion estructuralmente extrema para combatir
el riesgo de contaminacion que marca el modo de ser comdn. Por lo tanto, “cuando la exigencia
inmunitaria crece desmesuradamente hasta convertirse en nuestro objeto fundamental, pasa a
ser la forma misma que hemos dado a nuestra vida” (p.114). Y pensar el dispositivo inmunitario
como forma de vida, indica que la inmunizacion se produce como fenomeno organico, lo cual
imposibilita distinguir cuando esta presente la inmunizacion, o sea como resistir a ella.

Bajo estadinamica, la mayoriade los paisesquerecurrenainiciativas liberales estableciendo
politicas de libre contacto, en las que se hace posible la existencia de comunidades diversas
como un derecho a la libertad, no son mas que identidades que comunican el significado
violento de comunidad. Por esta razon, interrogar los discursos actuales dirigidos a un
mundo libre e interconectado expone caracteristicas de inmunizacion peligrosas, ya que
son posibles, una vez que responden a un ser reglamentado y clausurado en la figura de
lo propio, un ser encubierto en una falsa dosis de contacto que es imposible distinguir
(Esposito, 2009, pp. 95-109).

Rev. Amauta, Vol. 21 Nam. 42 (Julio - diciembre 2023) / ISSN Online: 2500-7769 / DOI: https://doi.org/10.15648/am.42.2023.3904



Roberto Esposito: la biopolitica
como dispositivo inmunitario

En este orden de ideas, podemos interpretar los discursos que buscan una supuesta practica de
contacto como el cimiento que hace posible la reproduccion de un sistema inmunitario extremo.
Para Esposito (2009a), este polo en el cual se ubica el dispositivo inmunitario encuentra su
aceptacion en la medida que se muestra como la ruta hacia la proteccion de la vida, en la que no
se advierte que la defensa inmunitaria esta acompanada de sentido ambivalente, una relacion
de odio y amor sobre la vida, un movimiento que al mismo tiempo afirma y niega la vida:

Aquello que salvaguarda el cuerpo individual y colectivo es también aquello que impide su
desarrollo. Aquello que, pasado un cierto punto, acaba por destruirlo. Se podria decir- por
usar el lenguaje de Walter Benjamin, muerto él mismo por el cierre de una frontera- que
la inmunizacion, a altas dosis, es el sacrificio del viviente, esto es, de toda forma de vida
cualificada, en aras de simple supervivencia. Para ello, la vida es forzada a plegarse a un
poder extrano que la penetra y la amenaza. Al incorporar aquella nada que quiere evitar,
quedando aprisionada en el vacio de sentido. (p. 115)

Se puede ver que el dispositivo inmunitario revela una practica que combate la violencia con mas
violencia, dado que la configuracién inmunitaria para salvaguardar la vida de los riesgos que la
amenazan es posible a partir de la cercania con su contrario. En otras palabras, la inmunizacion
radica en ubicar la vida en el fino margen de la muerte -del sacrificio de algunos individuos-.
Esto se puede evidenciar, menciona Esposito, cuando a través de la estrategia de inmunizacion
médica se busca reforzar el sistema inmunologico del ser humano inyectandole una dosis del
virus al que se quiere resistir, sin importar que esto puede exponer al viviente al riesgo de morir
a causa de una accion que pretendia salvaguardarlo de una amenaza- riesgo. En consecuencia,
la inmunizacion despliega una practica en la cual parece que la vida no puede ser protegida si
antes no ha quedado expuesta. Asi que, el dispositivo de inmunizacion puede ser equiparado con
el significado del término pharmakon:

Durante la antigua Grecia, el término pharmakon desprendia al uso médico que designa
etimologicamente a la pocima o droga que puede tanto curar o envenenar al enfermo. En
efecto, la medicina Hipocratica fue la primera en decir que, en el ambito del saber médico,
medida, nimero y exactitud operan como criterios organizativos, pero no como factores de
validacion epistémica. Es tanta la complejidad de factores intervinientes en las causas de
las enfermedades, en sus procesos de evolucion, en sus métodos de cura, que la cuestion
de la exactitud en el ambito médico no podria ser mantenida mas que como horizonte
ideal. Esta es la herramienta de un juego de saber que tiene el coraje de enfrentarse al
vacio: el resultado de las pocimas- pharmakon, deciamos, porta la ambigliedad de la
cura o del envenenamiento. Tal es la aporia que mueve esta produccion de verdad y es
imposible anticipar el costo de su riesgo. (Sferco, 2018, p. 5)

Esposito (2009a) sefiala que esta ambivalencia que embarga al dispositivo inmunitario se puede
evidenciar desde el momento en el que se interioriza y clasifica en el cuerpo social los riesgos
como un conjunto de situaciones de caracter alarmante por el cual toda vida debe asegurarse-
protegerse, incluso cuando no haya la presencia real de riesgos, porque estos nacen en la mayoria
de los casos de forma artificial para sensibilizar a la poblacion ante el hecho de estar frente a
una situacion de riesgo. Esta logica muestra entonces que la practica que cataloga riesgos es
una practica de inmunizacion peligrosamente incontrolable, ya que una tendencia desmedida
hacia el riesgo consigue que la poblacion crea estar en riesgo en momentos en el que no lo estan
y deseen desquiciadamente proteccion, “es como si, mas que ajustar el nivel de la proteccion
a la magnitud real del riesgo, se adecuara la percepcion del riesgo a la creciente exigencia de
proteccion” (p. 116). En consecuencia, la relacion intensa entre proteccion y riesgo logra que el
mecanismo inmunitario se gire contra el cuerpo que busca asegurar-defender.

Rev. Amauta, Vol. 21 Nam. 42 (Julio - diciembre 2023) / ISSN Online: 2500-7769 / DOI: https://doi.org/10.15648/am.42.2023.3904

12



13

Sara Alarcén Consuegra

Ahora bien, manifiesta Esposito, proteger la vida mediante su exposicion a la muerte es una
practica de seguridad normalizada dentro de los procedimientos modernos, lo cual hace que los
resultados destructivos de la inmunizacion sean deslegitimados. Por consiguiente, normalizar
el exceso de la practica inmunitaria provoca crisis. Esposito mira estas convulsiones en las
diferentes guerras globales, fundamentadas en la logica del Uno- todo. Tal es el caso de occidente,
auto-declarado como grupo (nico, globalizando un si mismo que impone al mundo sus reglas
culturales a partir de la politica, dibujando las fronteras que separan el adentro seguro y el
afuera riesgoso, el cual debe ser abolido porque es la diferencia- el negativo. Esto ha causado
guerras como la del nazismo que culmin6 autodestruyendo el pueblo que prometio proteger
del riesgo genético que arrastraba la raza no aria, la cual dejo secuelas irreparables. Asimismo,
ocurre con lucha que ha desatado letales atentados en el mundo a cusa del islam, los judios y los
cristianos por proteger una verdad exclusiva fundada en la creencia que recae en bombardear
todos aspecto que pongan en riesgo ser un verdadero hijo de Al3, de Yahvé o de Dios.

En efecto, siguiendo a Esposito, las altas dosis de inmunizacion hacen que la humanidad se
contagie con el virus de la guerra. Lo que resulta paradojico, debido a que un dispositivo que
promete proteger la humanidad de todo factor de riesgo es el responsable del exterminio de la
misma humanidad. No obstante, toda esta violencia desmedida que pone en riesgo a muchas
personas se ha dado en virtud del vacio semantico del significado de comunidad, en el que se
protege la existencia, siempre que la existencia no se pueda proyectar fuera de si.

Todo esto deja percibir practicas que corresponden a la inmunizacion mas extrema que ninguna
disciplina médica se hubiese imaginado, por lo que, “todas las categorias politicas modernas,
basadas en la polaridad entre derechos individuales y soberania estatal contribuyen a hacer mas
irresolubles los problemas de la inmunizacion, empujados por una logica que ocultan” (Esposito,
2009b, p 125). En este marco, nace para Esposito la biopolitica, entendida como la estrategia
anonima que: presupone los riesgos al que se enfrenta la vida, combate los riesgos albergandolos
y protege la vida en cuanto la pone en riesgo.

La biopolitica y la inmunizacion

En la biopolitica “la vida se constituye en el fundamento del orden politico, por lo que no puede
ser eliminada: su proteccion es ahora la base de la organica politica del Estado” (Avila, 2013, p.
68). Los precedentes del estudio sobre la biopolitica en Esposito (2009¢c) se encuentran en Michel
Foucault, Karl Binding, Eberhard Dennert, Eduard Hahn, Friedrich Ratzel y Karl Haushofer, a los cuales
categoriza “en tres bloques diferenciados y sucesivos en el tiempo, respectivamente por un enfoque
organizacionista, antropologico y naturalista.” (p. 25). A partir de estas lecturas, Esposito propone un
analisis biopolitico haciendo una comparacion de igualdad entre los aparatos defensivos del Estado y
el sistema inmunitario, puesto que los riesgos que amenazan el cuerpo del Estado y el cuerpo biologico
tienen la misma necesidad de ser reconocidos frente a mecanismos de repulsion y expulsion.

Esposito (2009a) mira la biopolitica como un escenario creado por el poder, situado fuera de
los escenarios de lo impolitico, a través del cual la vida se convierte en objeto principal de una
politica envuelta en un lenguaje médico y quirdrgico. Por lo tanto, los elementos que amenazan
la vida son dimensionados como los virus externos que causan repulsion y deben ser expulsados
de la circulacion social, ya que aparecen para infectar la vida, del modo que sucede con una
herida. De ahi que la biopolitica desnude la vida y la lleve a su base biologica para poder ser
tratada en cuanto organismo, al que se le debe conservar buenas defensas reforzando el sistema
inmunologico, aun cuando corra el riesgo de “atacar el propio organismo que querria defender,
conduciendo a la destruccion” (p. 21).

Rev. Amauta, Vol. 21 Nam. 42 (Julio - diciembre 2023) / ISSN Online: 2500-7769 / DOI: https://doi.org/10.15648/am.42.2023.3904



Roberto Esposito: la biopolitica
como dispositivo inmunitario

Esposito expone que el liberalismo moderno fue el responsable del vinculo entre vida y
politica, en la medida que esta forma de gobierno cobra utilidad porque busca proteger la
vida de aquellos factores que la ponen en riesgo por la no salida del estado de naturaleza. Y,
esta necesidad natural de seguridad hacia la vida se ve fundamentada en la idea de garantizar
mayores libertades, debido a que “es libre aquel que puede moverse sin temer por su vida y
por sus bienes” (Esposito, 2009a, p.128). Por consiguiente, esta articulacion de la vida al ambito
politico borro, seglin Esposito, las fronteras que separan lo privado y lo piblico, situando la vida
como proposito central de la politica:

En el momento en que, por una parte, se derrumban las distinciones modernas entre
publico y privado, Estado y sociedad, local y global, y, por la otra, se agotan todas las otras
fuentes de legitimacion, la vida misma se sit(a en el centro de cualquier procedimiento
politico: ya no es concebible otra politica que una politica de la vida, en el sentido objetivo
y subjetivo del término. Mas, justamente con relacion al nexo entre sujeto y objeto de la
politica. (p. 26)

Ahora bien, aunque el surgimiento de la biopolitica esta marcado por el liberalismo moderno,
precisa Esposito que durante el totalitarismo nazi del siglo XX se despliegan ciertos matices
intensos que inclinan la matriz de la biopolitica a la categoria trabajada por Foucault bajo el
nombre de tanatopolitica. Este discurso que administra la vida a través de la practica de la
muerte, revela las consecuencias peligrosas a las que puede llegar la politica sobre la vida
(Esposito, 2009a, p. 129). Y, es aqui donde la biopolitica coincide con el umbral del paradigma
inmunitario, por medio del cual la vida es gestionada desde un exceso de proteccion que la
termina exponiendo al riesgo de morir, asi como ocurrié durante el periodo nazi.

El tipo de inmunizacion nazi se puede ver, por ejemplo, cuando a través de campanas médicas
se impulsa el consumo de medicamentos para fortalecer el rendimiento del ser humano ante
supuestos riesgo que lo amenazan, mostrando que “la politica admitira o reclamara, decir cual
es la vida biologicamente mejor o como potenciarla a través del uso, explotarla o, cuando sea
necesario la muerte de los peores” (Esposito, 2009a, 131). Por lo tanto, la extrema inmunizacion
biopolitica separa la vida que merece vivir y la que no, creando en la poblacion la necesidad de
equipararse con todas las herramientas que les permita proteger sus vidas de los riesgos que
la convierten en vida que no merecen ser vividas, aun cuando esto hace parte del conjunto de
riesgos artificiales, debido que pretende incubar miedo para que los sistemas de proteccion
cobren utilidad. No obstante, Esposito dice que el mundo al igual que cualquier cuerpo biologico
requiere de un proceso de inmunizacion, pero este debe ser medido por sus resultados positivos.

Pues bien, al igual que en Foucault (2001) y Agamben (2006), Esposito sostiene las estrategias
biopoliticas habitan entre sistemas totalitarios y democraticos convirtiéndolos en formas de
gobiernos mas similares que diferentes, ya que en ambos el hecho de que la vida sea objeto de
la politica legitima clasificar los mecanismos para reforzar esa vida, sin importar que haya que
explotarla o darle muerte. Por una parte, la politica del nazismo inmuniz6 a partir de la muerte de
aquellas vidas biologicas que representaban un riesgo, eliminando personas como si estuvieran
contagiadas de un mal del que no se les podia desinfectar. Por otra parte, el liberalismo promete
defender de todo riesgo a la poblacion con el fin de que sean propietarios de una vida en la
medida que pueda ser explotada, comercializada o transformada por las decisiones del debate
publico. En este sentido, la vida es inmunizada desde una dialéctica que la somete mas al veneno,
que a la cura. Notese entonces que:

La idea filosofica de ascendencia fenomenologica del mundo de la vida ha de ser girada
hacia otra idea opuesta y simétrica, de vida del mundo en el sentido de que el mundo
entero aparece cada vez mas como un cuerpo unificado y corre el riesgo de hacerlo

Rev. Amauta, Vol. 21 Nam. 42 (Julio - diciembre 2023) / ISSN Online: 2500-7769 / DOI: https://doi.org/10.15648/am.42.2023.3904

14



15

Sara Alarcén Consuegra

saltar en pedazos. A diferencia del pasado, ya no es posible que una parte del mundo-
Norteamérica o Europa- se salve mientras la otra se destruye. El mundo entero su vida esta
sujeto a un mismo destino: o encuentran la manera de sobrevivir todos juntos o parecera
conjuntamente. (Esposito, 2009a, p. 135)

Debido a que Esposito (2009a) busca repensar la tesis fenomenoldgica, el mundo de la vida por
vida del mundo, se despliega de forma deleuzeana hacia una potencial biopolitica afirmativa, ya
que asi, “cumple la tarea de construir conceptos adecuados a los acontecimientos que implican
y a los que transforman” (p. 19). Ademas que, a través de esta posicion replantea el vinculo entre
politica y vida mas alla de la dialéctica que defienden la vida desde su contrario, en la cual
se reduce la vida al fenomeno del nacimiento y la muerte, formulandose asi cuales serian los
mejores vectores para una politica de la vida, en la que la vida no se vea enjaulada cuando haya
un vinculo con aquello que la circunda, “tal como sucede en los procesos biologicos de tolerancia
inmunitaria en el que se admite trasplantes de 6rganos de otros cuerpos, o también el proceso
de embarazo, que abre el cuerpo femenino a la concepcion de otra vida” (p. 22).

Esta postura de Esposito muestra que existen probabilidades en el cuerpo sociedad para que
la vida no esté expuesta a los mismos riesgos de los que se le intenta inmunizar. Para ello,
Esposito fija tres politicas necesarias que conforman lo que, para él, lleva a cabo una biopolitica
afirmativa, y lo cual confronta el modo de politica ampliamente analizada por Foucault en la que
queda en entredicho la vida, y a la politica estudiada por Agamben en la que es protagonista la
zoé y el paradigma de soberania. Estas tres politicas consisten, primero, en enunciar un tipo de
norma inherente al cuerpo sin que implique una ruptura con lo externo; segundo, una postura a
favor de la diversidad subjetiva; y, tercero, una politica del nacimiento como ejercicio continuo de
la diferencia. En consecuencia, la biopolitica afirmativa “cobra fuerza donde lo comiin adquiere
la dimension de lo inmediatamente impersonal y singular, (...) se trata, de abrir a la persona a
la impropiedad radical de un ser comin, a la no persona, que subterraneamente habita en toda
persona” (Karmy, 2014, p. 43).

Conclusiones

La propuesta de Esposito en torno a una biopolitica afirmativa ha recibido criticas. Siguiendo
a Campillo (2005) en el texto Biopolitica, totalitarismo y globalizacion, sostiene que esta
postura, al igual que en Agamben, reduce la biopolitica a una simple lectura; en este caso, a una
configuracion moderna del significado de comunidad. Asimismo, Toscano (2014) argumenta que,
aunque Esposito encontro una inédita forma de explicar la relacion entre politica y vida a partir
de la practica de inmunizacion, corta el debate biopolitico en el momento que le da solucion
solo por medio de la biopolitica afirmativa. Del mismo modo que una postura afirmativa de la
biopolitica hace que se contradiga el autor de Inmunitas. Proteccion y negacion de la vida, al
momento de decir que la vida es un fenomeno complejo y pluridimensional, ya que, de ser asi, la
vida no puede quedar reducida a la simple postura afirmativa. Sin embargo, podemos encontrar
una mirada biopolitica que, como herramienta, permite interpretar de forma transversal el
acontecer actual alrededor de los acuerdos politicos que exponen la vida a riesgos; por ejemplo,
a los riesgos de la biotecnologia, la higiene, la medicalizacion, entre otros.

De maneraque losaparatos gubernamentales que protegen lavida de los distintos riesgostambién
son los encargados de exponer esa misma vida que buscan asegurar, lo cual parece indicar que
paravivir se debe antes sobrevivir a las politicas de gobierno. Esto se puede comprender a través
de una interpretacion de la biopolitica en la que coinciden Esposito (2009a) y Agamben (2003)
con Foucault (2006) a través del concepto de Pharmakon: una cura por medio del veneno. En la

Rev. Amauta, Vol. 21 Nam. 42 (Julio - diciembre 2023) / ISSN Online: 2500-7769 / DOI: https://doi.org/10.15648/am.42.2023.3904



Roberto Esposito: la biopolitica
como dispositivo inmunitario

antigiiedad griega Pharmakon traducia lo que en la actualidad es conocido como antibiotico;
que, como se sabe, debe ser suministrado en dosis precisas, pues contiene ciertas cantidades de
aquello que se quiere combatir. Un uso excesivo puede matar.

Por lo que un exceso de modelos de seguridad, puede suponer un riesgo para la vida. Por ejemplo,
siguiendo a Agudelo (2013), el miedo como herramienta de control del Estado moderno desde el
discurso de la seguridad ciudadana y pablica, oculta una violencia igual, o superior, de la que
busca proteger a los ciudadanos. Esto se puede percibir a través de la politica de seguridad
democratica en Colombia, donde la defensa de la democracia, mediante a una lucha contra el
crimen producido por el terrorismo, provoco el asesinato masivo de ciudadanos que fueron
incriminados como guerrilleros, con el fin de hacer pensar a la poblacion de que el gobierno
estaba garantizandoles un territorio seguro de guerrillas.

Referencias

Agamben, G. (2003). Homo sacer Il. Estado de excepcion. Adriana Hidalgo Editora.
Agamben, G. (2006). Homo sacer. El poder soberano y la nuda vida. Pre Textos

Avila, M. (2013). Estado de excepcion y campos de concentracion en Chile. Una Aproximacion
biopolitica. Sociedad Hoy, 25, 65- 78. https://www.redalyc.org/pdf/902/90239866005.pdf

Campillo, A. (2015). Biopolitica, totalitarismo y globalizacion. Sociologia Historica, (5), 7-41. https://
revistas.um.es/sh/article/view/232441

Esposito, R. (2006). La perspectiva de lo impolitico. Katz editores
Esposito, R. (2009a). Comunidad, inmunidad y biopolitica. Herder
Esposito, R. (2009b). Inmunitas. Amorrortu editores.

Esposito, R. (2009¢). Bios. Biopolitica y filosofia. Amorrotu editores.

Foucault, M. (2001). Defender la sociedad. Curso del College de France. 1975- 1976. Fondo de Cultura
Economica

Foucault, M. (2006). Seguridad, territorio y poblacion. Curso del College de France. 1977- 1978.
Fondo de Cultura Econdmica

Girado, . (2020). Son otros, no es ninguno de nosotros. Un analisis de la estigmatizacion como
fenomeno grupal. Perseitas,8, pp. 227-253. DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.3586

Girado, J. (2021). La estigmatizacion analizada desde la fantasia de pureza, la extension social
de la repugnancia y las estrategias de inmunizacion. Perseitas, 9,71-97. https://doi.
org/10.21501/23461780.383

Karmy, R. (2014). La comunidad monstruosa. La munologia en el pensamiento de Roberto
Esposito. En R. Karmy y P. Monti (Eds.) Biopoliticas, gobierno y salud piblica Miradas para
un diagnéstico diferencial (pp. 21- 44). Universidad de Chile.

Martinez, D. y Muiioz, W. (2018). La gubernamentalidad y el dispositivo cientifico-politico del
riesgo: la teoria de los factores de riesgo psicosocial. Cinta de Moebio, 62, 170-181. https://
cintademoebio.uchile.cl/index.php/CDM/article/view/49460/57358

Saidel, M. (2011). Roberto Esposito: de lo impolitico a lo impersonal. Metropolis, 83, 30-33. https://
Revista 83 | Barcelona Metropolis | Ayuntamiento de Barcelona

Serratore, C. (2017). Lo impolitico en el pensamiento de Roberto Esposito: Una critica al concepto
de “representacion”. Soft Power, 4, 291- 314. DOI: 10.17450/170219

Sepilveda, M. (2011). EL riesgo como dispositivo de gobierno: neoprudencialismo y subjetivacion. Revista
de Psicologia, 20(2), 103-124. https://revistapsicologia.uchile.cl/index.php/RDP/article/view/17934

Rev. Amauta, Vol. 21 Nam. 42 (Julio - diciembre 2023) / ISSN Online: 2500-7769 / DOI: https://doi.org/10.15648/am.42.2023.3904

16


https://www.redalyc.org/pdf/902/90239866005.pdf
https://doi.org/10.21501/23461780.3586
https://doi.org/10.21501/23461780.383
https://doi.org/10.21501/23461780.383
https://cintademoebio.uchile.cl/index.php/CDM/article/view/49460/57358
https://cintademoebio.uchile.cl/index.php/CDM/article/view/49460/57358
https://www.barcelona.cat/metropolis/es/revista/83
https://revistapsicologia.uchile.cl/index.php/RDP/article/view/17934

17

Sara Alarcén Consuegra

Sferco, S.(2018). Pharmakon y produccion de verdad en Michel Foucault.En L. Lozano y A. Rodriguez
(Eds), Michel Focault 30 anos: Gubernamentalidad, Subjetivaciones, Escrituras de si (pp. 127-
138). Editorial Universidad del Atlantico

Torres, I.(2016). La seguridad de la vida gobernada. Polis. Revista Latinoamericana, 44, 1-17. http://
journals.openedition.org/polis/11876

Rev. Amauta, Vol. 21 Nam. 42 (Julio - diciembre 2023) / ISSN Online: 2500-7769 / DOI: https://doi.org/10.15648/am.42.2023.3904


http://journals.openedition.org/polis/11876
http://journals.openedition.org/polis/11876

	_Hlk155867324
	_Hlk155953876
	_Hlk155958666

