
Rev. Amauta, Vol. 21 Núm. 42 (Julio - diciembre 2023) / ISSN Online: 2500-7769 /  DOI: https://doi.org/10.15648/am.42.2023.3904

Como  citar:  Alarcón Consuegra, S. (2023). Roberto Esposito: la biopolítica como dispositivo 
inmunitario. Amauta, 21(42), 6-17. https://doi.org/10.15648/am.42.2023.3904 

Roberto Esposito: la biopolítica 
como dispositivo inmunitario

Roberto Esposito: biopolitics as an immune device

Sara Alarcón Consuegra
Universidad del Atlántico 

saraalarcon@mail.uniatlantico.edu.co 
 https://orcid.org/0009-0003-8706-8816

Recibido: 12/01/2023 / Aceptado: 13/04/2023 / Publicado: 01/07/2023
 DOI: https://doi.org/10.15648/am.42.2023.3904

Resumen: Este escrito se centra en la perspectiva biopolítica de Roberto Esposito, para ello se ahonda en los 
conceptos de comunidad e inmunidad comprendiendo la semántica que hizo emerger la dinámica de la práctica 
biopolítica como proceso de inmunización. Esto entendiendo que la inmunización biopolítica radica a partir 
del vacío semántico que existe en torno al concepto de comunidad, ya que desde la modernidad se piensa por 
comunidad un grupo cerrado, el cual se conserva en la medida que cauterice aquello que represente un riesgo a 
la identidad de dicho grupo. En este sentido, la política que subyace del proceso de inmunización que comunica 
el significado moderno de comunidad, protege la vida de forma violenta, puesto que desde el interior de la 
comunidad sobrecargan la vida con límites al punto de negar la vida misma que trata de proteger.

Palabras clave: Biopolítica, Vida, Comunidad, Inmunidad, Riesgo, Seguridad.

Abstract: This paper focuses on Roberto Esposito’s biopolitical perspective, delving into the concepts 
of community and immunity, understanding the semantics that led to the emergence of the dynamics of 
biopolitical practice as a process of immunization. This understanding of biopolitical immunization is based on 
the semantic void that exists around the concept of community, since since modernity, community is thought 
of as a closed group, which is preserved to the extent that it cauterizes that which represents a risk to the 
identity of that group. In this sense, the politics that underlies the immunization process that communicates 
the modern meaning of community, protects life in a violent way, since from within the community they 
overload life with limits to the point of denying the very life they are trying to protect.

Keywords:  Biopolitics, Life, Community, Immunity, Risk, Security.

https://doi.org/10.15648/am.42.2023.3904
mailto:saraalarcon@mail.uniatlantico.edu.co
https://orcid.org/0009-0003-8706-8816
https://doi.org/10.15648/am.42.2023.3904


Sara Alarcón Consuegra7

Rev. Amauta, Vol. 21 Núm. 42 (Julio - diciembre 2023) / ISSN Online: 2500-7769 /  DOI: https://doi.org/10.15648/am.42.2023.3904

Introducción
Roberto Esposito parte su reflexión sobre la biopolítica teniendo en cuenta el estudio biopolítico 
de Foucault y Agamben; sin embargo, busca analíticamente desbloquear el discurso estéril que, 
según él, tejieron estos autores. Propone una ruta de desbloqueo a través de la cual la biopolítica 
no puede ser comprendida desde una postura de continuidad y discontinuidad entre soberanía, 
y biopoder/biopolítico, porque de esta forma se mantendría una postura irresoluta, asimismo 
dice que la biopolítica no puede ser vista como práctica siempre negativa- mortífera, porque se 
reduce exclusivamente a la estructura de soberanía. 

Frente a esto, Esposito partiendo de la posición de lo impolítico lleva a la deconstrucción el 
léxico político moderno de los términos comunidad e inmunidad, con el objetivo de alcanzar 
una definición, del mismo modo que Heidegger lo hizo con los conceptos fundamentales de la 
tradición filosófica en relación a la metafísica, dado que para Esposito el vacío semántico que 
rodea al concepto de comunidad permite de forma más articulada y compleja, comprender y 
proponer una biopolítica afirmativa contraria a un escenario inclinado a proteger la vida de 
riesgos a partir de una dinámica de inmunización que la expone a los mismos riesgos sobre los 
cuales busca protegerla.

En este marco, se pueden mencionar investigaciones como la de Sepúlveda (2011) dónde través 
de un análisis sobre la estructura de los programas de prevención que controlan el ámbito de 
la psicología, muestra cómo los comportamientos riesgosos que involucran una alta percepción 
moralista (la sexualidad y las drogas) demandan un tratamiento de control sólo a partir de la 
segregación. Asimismo, la investigación de Torres (2016) cuandoestudia las tecnologías que 
estratifican a las poblaciones desde el cálculo de los riesgos, con el objetivo de exponer que 
la política sobre la vida es, al mismo tiempo, la política que abandona y lleva a su disolución 
la vida; puesto que cuando algunos sectores no consiguen auto capitalizarse, se convierten 
en una amenaza a mayor escala para el orden de la biopolítica. Por último, también se mirar 
la investigación de Martínez y Muñoz (2018), en la cual examina la emergencia de los factores 
en riesgo, con el fin de argumentar que el discurso sobre el riesgo no recoge una condición 
natural de las personas, sino más bien una construcción propia del contexto neoliberal, ya que 
los individuos que no se adaptan a los valores de esta racionalidad política son los clasificados 
como población en riesgo.

Ahora bien, con relación a las dinámicas de seguridad que exponen la vida, Esposito concibe en 
la biopolítica la presencia de la tanatopolítica debido a lógica inmunitaria, pues la comunidad 
entendida como círculo que inmuniza al yo provoca de forma simultánea estrategias mortíferas 
para desinfectarse del otro (Girado 2021). Sin embargo, con ideas similares a la de globalización, 
el contacto con el otro parece una práctica no peligrosa. Este aparente cambio de mirada 
frente al contacto, estructura una violencia de protección mucho más fuerte, dado que exige a 
mayor escala sistemas de prevención, pues el libre contacto es posible cuando se logra la auto- 
inmunización ante la mezcolanza cultural que trae la globalización. 

Así, Esposito recalca que a través de las políticas actuales que fomentan el exceso de contacto, 
se intensifican los riesgos y la necesidad de un sistema de inmunización más fuerte y peligroso, 
debido a que la auto- inmunización protege un cuerpo, al tiempo que ataca el interior del mismo 
cuerpo que protege. Por lo que, las políticas inmunitarias a altas dosis están sustentadas en una 
práctica de muerte que paradójicamente se exhibe como política sobre la vida: biopolítica.  



Rev. Amauta, Vol. 21 Núm. 42 (Julio - diciembre 2023) / ISSN Online: 2500-7769 /  DOI: https://doi.org/10.15648/am.42.2023.3904

Roberto Esposito: la biopolítica 
como dispositivo inmunitario

8

Lo impolítico
Tomando a Serratore (2017) no se puede analizar lo impolítico en el pensamiento de Esposito 
alejando este concepto del contexto en el que estaba sumergida Italia durante la década de los 
ochenta, es decir la ruptura que se estaba presentado entre la forma tradicional de pensar y hacer 
política “a través del surgimiento de nuevos partidos políticos y la emergencia de pensadores 
críticos de la política como Vattimo, Cacciari, Tronti y Negri”  (Saidel, p. 31, 2011).  En ese sentido, 
Esposito por medio de lo impolítico va a deconstruir todo aquello que no está representado en 
la política gestada en la modernidad. 

De esta forma, lo impolítico se asume como horizonte inclinado a una dialéctica antinómica más 
allá de toda relación de fuerza y poder fundamentada en la modernidad, ya que así logra encontrar 
el significado de los conceptos encerrados por la filosofía política. Lo impolítico, entonces, no es el 
contrario de la filosofía política sino el no- ser de la política; es el horizonte que recurre a narrativas 
que permiten cuestionar y desestabilizar. Por lo tanto, aquello que es excluido en el campo de la 
filosofía política es tomado por lo impolítico para ser problematizado desde una relación aporética. 
En efecto, para Esposito (2009a), “el lugar de lo impolítico, es decir lo negativo, lo intraducible a 
términos positivos, se sitúa en la crítica entre despolitización moderna y teología política” (p. 13). 

Asimismo, Esposito (2009a) manifiesta que lo impolítico replantea específicamente el carácter 
político de conceptos sin el interés de analizar sus significados por medio de una historia 
cronológica. De modo que lo impolítico emerge siempre como crítica al encadenamiento dirigido 
por la filosofía política caracterizada en la relación funcional e instrumental entre filosofía y 
política (p. 12). En este sentido, la posición de lo impolítico se aleja de la política por su tendencia 
a marginalizar o negar el conflicto, debido que este fenómeno puede ser visto como la cosa que 
ha sido repartida de forma igualitaria entre todos, es decir un elemento que iguala a todos los 
seres humanos, por lo que se hace necesario marcar diferencias.

Lo anterior se puede ver según Esposito (2006), por medio del proyecto político de Hobbes donde 
la consolidación de un soberano representado en la dinámica del bien a través del poder  busca 
la neutralización de un conflicto que cualquiera puede convocar por el hecho de concretarse la 
estructura de soberanía que representada en el texto Leviatán publicado en 1651, es decir esa 
figurada encargada de diferenciar los unos con los otros. Sin embargo, “para lo impolítico, no existe 
una política que pueda oponerse desde el interior de su propio lenguaje, pero tampoco desde 
afuera, ese “exterior” no existe sino como proyección ideológica, mítica, como su gemelo” (p. 13).

De esta manera, el ejercicio de lo impolítico se distancia de la concepción que establece una 
relación entre bien y poder, rechaza toda valoración hecha por la política tradicional moderna y 
ahonda en los conceptos límites de la política, aquellos embargados por el silencio, los cuales son 
impensables por el umbral hegemónico del poder. Entre lo simbólicamente extremo, tal como el 
conflicto, en el cual se puede observar, manifiesta Esposito, una tarea en donde queda expuesta 
la política como una existencia que combate su interior, en la medida que lo traza como algo que 
hace parte de un mítico exterior. Por ende, los elementos a los que se dirige lo impolítico, son 
aquellos que muestran lo contradictoria que es la política. 

En este punto, Esposito (2009a) resalta que en lo impolítico está el espacio de la responsabilidad 
del pensamiento, “una responsabilidad que consiste en la preocupación por el presente, por el 
propio tiempo” (p. 54), sin embargo, la posición contra todo tiempo también coincide con esta 
responsabilidad, debido a que “la fidelidad del pensamiento con su propio tiempo radica en la 
distancia que toma con él” (p. 55). Desde luego, es este contraste lo que caracteriza la posición 
de lo impolítico y lo que le permite a Esposito investigar, deconstruyendo, el significado político 
de los conceptos comunidad- inmunidad para desarrollar su estudio acerca de la biopolítica.



Sara Alarcón Consuegra9

Rev. Amauta, Vol. 21 Núm. 42 (Julio - diciembre 2023) / ISSN Online: 2500-7769 /  DOI: https://doi.org/10.15648/am.42.2023.3904

Significado de comunidad
Esposito (2009a) nota que el término comunidad necesita ser deconstruido desde la posición 
de lo impolítico, debido a que la tradición filosófica lo ha envuelto en un significado metafísico, 
en un vacío semántico (p. 10), en el que “la comunidad es entienda como aquello que identifica 
el sujeto mismo a través de su protección en una órbita extendida que reproduce y exalta los 
rasgos particulares de este” (p. 15). De esta manera, se entiende por comunidad un grupo posible 
en cuanto reúne singularidades homogéneas, que identifican exclusivamente una subjetividad 
permeable con lo diferente a ella. En otras palabras, el concepto de comunidad es entendido 
como una unidad cerrada de la cual sus individuos se le hace imposible salir, una hipérbole del 
yo. Por lo tanto, comunidad referencia un significado en el que “no se comprende al otro sin 
absorberlo e incorporarlo, sin hacerlo parte de nosotros” (p. 31).  

A raíz de este significado de comunidad, a los efectos y la continuidad que este tiene en el mundo 
contemporáneo, Esposito (2009a) se detiene a hacer una crítica al mencionado concepto. Esta 
denuncia la fundamenta a partir del ensayo Comunnuté désoeuvrée de Jean- Luc Nancy, en donde 
el autor argumenta que “la comunidad no indica ser común a algo, sino el modo de ser en común” 
(p.16). En este sentido, dice Esposito debe verse lo que no fue comprendido por el Organismo 
alemán de la Gemeinschaft, el neo-comunitarismo americano y la ética de la comunicación de 
Habermas, para quienes “la esencia común surge como árbitro que une cuantitativamente una 
individualidad” (Esposito, 2009a, p. 15).

A partir de lo anterior, la crítica de Esposito replantea el significado de comunidad, indagando en 
la etimología latina del término comunidad. Para ello, el autor del texto Bíos. biopolítica y filosofía, 
recurre al término munus, traducido como don y obligación frente al otro, para indicar que este 
significado le corresponde al concepto de comunidad. Así, comunidad implica un constante dar, 
el modo de ser común, al cual hizo referencia Jean- Luc Nancy. Desde este significado, entonces, 
el otro no es definido como lo extraño, ya que en la medida que la comunidad no traduzca 
preservar una identidad clausurada, establece un tránsito abierto en el que nada queda excluido. 
En suma, el concepto de comunidad involucra una voluntad de donación hacia el otro:

Basta abrir el diccionario para saber qué “común” es el contrario exacto de “propio”: 
común es aquello que no es propio, ni apropiable por parte de nadie, que es de todos y/o, 
por lo menos, de muchos, - y que, por lo tanto, no se referencia así mismo, sino a lo otro. Si 
trazamos la etimología del término latino comunista deriva de munus que significa “don”- 
“obligación” con el otro, más que vincularse con una común pertenencia, están vinculados 
por el deber recíproco de dar, una ley que los obliga a salir de sí para volverse al otro y 
llegar a expropiarse a su favor (Esposito, 2009a, p. 97).

En efecto, es comprendiendo el significado de munus como se logra denunciar la forma 
convencional en la que se entiende comunidad, en cuanto es aquello que inicia con la expropiación 
de lo propio. En este punto, Esposito remitiéndose a la categoría de Dasein encuentra que existe 
un ser en común que es arrojado a un mundo común, lo cual muestra que la existencia del ser 
desprende una infinita relación con el otro, estar ahí con el otro. Por lo tanto, es dicha relación 
la que posibilita la comunidad, pues “el otro nos constituye desde el fondo de nosotros mismos, 
somos el otro, el ser en sí, es coexistir, un ser para el otro” (Esposito, 2009a, 43). 

En este marco, Esposito interpreta la cosa en sí como la cosa en común, a juicio de él, esencialmente 
el munus salva a la cosa de la nada, de lo contrario la nada aniquilará a la cosa. Así, lo propio no 
es la etnia, la religión, la identidad cultural, por el contrario, es el deber para con el otro. Esta 
obligación rescata a las subjetividades de la nada, es decir de la pura existencia expuesta. Por 
lo que Saidel (2013) menciona:



Rev. Amauta, Vol. 21 Núm. 42 (Julio - diciembre 2023) / ISSN Online: 2500-7769 /  DOI: https://doi.org/10.15648/am.42.2023.3904

Roberto Esposito: la biopolítica 
como dispositivo inmunitario

10

Para Esposito, en la estela de Heidegger, la ética brota del tronco de la ontología, porque 
el Dasein está constitutivamente expuesto a la alteridad, al mundo al cual responde con su 
mero estar. Veremos entonces que Esposito intenta pensar el contagio comunitario como 
aquello que impide al sujeto cerrarse sobre sí mismo, en una ontología de la exposición, 
una ausencia de identidad en una lógica de la exposición comunitaria (pp. 441- 446).

Sin embargo, el término moderno de comunidad está vigente en nuestra actualidad sacrificando 
el significado etimológico del mismo. Por lo que, acercándose a la metodología de Foucault, 
Esposito propone desarrollar una ontología del presente para realizar un diagnóstico de nuestra 
actualidad más allá de lo impuesto por la tradición en torno al significado de comunidad. 
Asimismo, hace uso de la lógica antinómica para deconstruir el concepto munus desde el 
término inmunidad, al cual que le pertenece la definición moderna de comunidad, es decir aquel 
significado que niega el otro.

Las representaciones del significado de inmunidad
Para Esposito (2009a), el concepto munus e inmunidad desprenden significados y leyes 
completamente opuestas. Si munus hace referencia a una constante obligación con el otro, 
entonces inmunidad es lo opuesto, pues alude a aquello que constantemente se defiende del 
otro. Por lo tanto, el significado de comunidad que responde a la obligación con el otro, no integra 
una ley inmunitaria que “conserva la propia sustancia del sujeto propietario de sí mismo” (p. 81). 
De esta forma, establece el autor que la inmunidad responde a tres perspectivas. La primera, al 
campo jurídico en donde aquella jurisdicción que afecte el otro, no está dotada de jurisdicción. 
La segunda, a la medicina, para la que la inmunización es la resistencia de organismos externos. 
Y la tercera, a la política, en la que el significado de inmunidad no cambia, “representa una suerte 
de salvaguardia, que coloca a alguien en situación de ser intocable por la ley común” (p. 11). A 
partir de lo anterior, la inmunidad representa la ruptura con el modo de ser en común, significa 
cerrar el contacto con el exterior, protegerse del afuera.

En virtud de ello, expresa Esposito que las estructuras sociales impulsan prácticas de protección, 
pensado la comunidad en términos de inmunidad, ya que alrededor de la idea de extirpar el 
otro está dinamizada el papel de la política. Como resultado de esto, la sociedad ha construido 
tejidos para defender demencialmente lo propio bajo la errada proposición de que dicha práctica 
implica el vivir en comunidad: pertenecer a un país, tener identidad, etc. En este sentido, se 
organiza un discurso que marca un modo de vida y un modo de sujeto, lo cual significa estar 
sumergido en un panorama en el que un acercamiento con el otro representa un riesgo para la 
existencia, al punto que:

Sucede como si se estuviera exasperando el miedo a ser tocado, inadvertidamente, todo 
un circuito perverso entre tacto, contacto y contagio. El contacto, la relación entre el ser 
en común, aparece inmediatamente marcado con el riesgo de la contaminación, parece 
que nos amenaza, o por lo menos parece amenazar nuestra identidad biológica, social y 
ambiental. (Esposito, 2009a, p. 112)

En consecuencia, la extensión del significado de inmunidad va más allá del ámbito jurídico-médico, 
invadiendo el lenguaje y el pensamiento de la experiencia contemporánea, transgrediendo la 
ética, debido a su coexistencia con la política. De esta forma, la norma en el ejercicio de la 
normalización, según Esposito, construye fronteras socio-culturales para regular las relaciones 
entre individuos. Si bien es cierto, por un lado, cuando la medicina declara en alerta roja una 
enfermedad orgánica dentro de una sociedad, se prosigue a reforzar el sistema inmunológico 
de sus miembros a partir de estrategias como conservar el espacio de encierro en cuanto 



Sara Alarcón Consuegra11

Rev. Amauta, Vol. 21 Núm. 42 (Julio - diciembre 2023) / ISSN Online: 2500-7769 /  DOI: https://doi.org/10.15648/am.42.2023.3904

medida higiénica, ya que el otro, aumenta el riesgo de contagio. Por otra parte, el fenómeno 
de la inmigración, aunque no es estudiado por la medicina, puesto que es objeto de análisis de 
otras disciplinas del saber, en los países en los que se experimenta dicho fenómeno, el otro es 
percibido como un virus orgánico, el cual llega a contaminar (Girado 2021), es decir a poner en 
riesgo la ciudadanía de un país. 

Así, las nuevas tecnologías son las máscaras y las armaduras creadas para regular la vida pública 
del ser humano, buscando establecer lo que Esposito denomina como vivir próximos, esto es, 
autosuficiencia individual, con el objetivo de defenderse del riesgo que implica el contacto 
sorpresivo (Girado, 2020). De esta manera emergen una serie de estrategias anti- riesgos para 
evitar o socorrer el infortunio que representa el contacto con el otro, por ejemplo, campañas 
para restringir el ingreso de migrantes porque son un riesgo para la economía, la salud o el 
orden público, ya que desestabilizan los índices estadísticos de desempleo, traen enfermedades 
y delincuencia. En este sentido el otro representa el riesgo que interrumpe el paisaje ético, 
estético, legal, saludable y económico, por lo que en nombre de la antinomia de comunidad ha 
muerto el otro. 

Sobre esta aniquilación, menciona Esposito (2009a), nace la política actual, en virtud de las 
constantes exigencias de inmunización impulsadas por la política, en efecto a que “todo el flujo 
comunitario no es más que una auto -reproducción del sistema inmunitario” (p. 87). Esta auto 
reproducción movilizada por la política es consecuencia de la inmunización trasladada como 
factor necesario en todos los ámbitos del ser humano; por lo tanto, se suministra un ejercicio 
eterno de protección, en la medida que los riesgos que amenazan a la comunidad deben ser 
llevado a la extinción, al punto que cada individuo tiene que ser portador del dispositivo 
inmunitario. Como son los casos, por ejemplo, del recién nacido el cual es vacunado para reforzar 
su sistema inmunológico, cambiando la descendencia genética de los seres humanos bajo la 
justificación de acabar con riesgos patológicos. Asimismo, ocurre en el caso de las ideologías 
que buscan conservar desde las estepas más pequeñas del ser humano el dualismo de género 
para evitar el riesgo de desviación que hay cuando el género es comprendido de manera fluida.  

De acuerdo con Esposito (2009a), el mundo está definido por las barreras que salvaguardan a 
las sociedades de aquel riesgo en el que se puede estar, sí el germen transportado por el otro 
se acerca cuando no hay protocolo de protección. De manera que, a partir de la caída del muro 
de Berlín, dice Esposito, han surgido minúsculos muros que respaldan a mayor longitud las 
ruinas del anterior. En este sentido, con el nacimiento de la idea de globalización ha surgido la 
necesidad de reforzar los mecanismos preventivos, ya que el impulso de comunicar el afuera y el 
adentro va acompañado de una fuerza de inmunización estructuralmente extrema para combatir 
el riesgo de contaminación que marca el modo de ser común. Por lo tanto, “cuando la exigencia 
inmunitaria crece desmesuradamente hasta convertirse en nuestro objeto fundamental, pasa a 
ser la forma misma que hemos dado a nuestra vida” (p.114). Y pensar el dispositivo inmunitario 
como forma de vida, indica que la inmunización se produce como fenómeno orgánico, lo cual 
imposibilita distinguir cuándo está presente la inmunización, o sea cómo resistir a ella.

Bajo esta dinámica, la mayoría de los países que recurren a iniciativas liberales estableciendo 
políticas de libre contacto, en las que se hace posible la existencia de comunidades diversas 
como un derecho a la libertad, no son más que identidades que comunican el significado 
violento de comunidad. Por esta razón, interrogar los discursos actuales dirigidos a un 
mundo libre e interconectado expone características de inmunización peligrosas, ya que 
son posibles, una vez que responden a un ser reglamentado y clausurado en la figura de 
lo propio, un ser encubierto en una falsa dosis de contacto que es imposible distinguir 
(Esposito, 2009, pp. 95-109).



Rev. Amauta, Vol. 21 Núm. 42 (Julio - diciembre 2023) / ISSN Online: 2500-7769 /  DOI: https://doi.org/10.15648/am.42.2023.3904

Roberto Esposito: la biopolítica 
como dispositivo inmunitario

12

En este orden de ideas, podemos interpretar los discursos que buscan una supuesta práctica de 
contacto como el cimiento que hace posible la reproducción de un sistema inmunitario extremo. 
Para Esposito (2009a), este polo en el cual se ubica el dispositivo inmunitario encuentra su 
aceptación en la medida que se muestra como la ruta hacia la protección de la vida, en la que no 
se advierte que la defensa inmunitaria está acompañada de sentido ambivalente, una relación 
de odio y amor sobre la vida, un movimiento que al mismo tiempo afirma y niega la vida:

Aquello que salvaguarda el cuerpo individual y colectivo es también aquello que impide su 
desarrollo. Aquello que, pasado un cierto punto, acaba por destruirlo. Se podría decir- por 
usar el lenguaje de Walter Benjamín, muerto él mismo por el cierre de una frontera- que 
la inmunización, a altas dosis, es el sacrificio del viviente, esto es, de toda forma de vida 
cualificada, en aras de simple supervivencia. Para ello, la vida es forzada a plegarse a un 
poder extraño que la penetra y la amenaza. Al incorporar aquella nada que quiere evitar, 
quedando aprisionada en el vacío de sentido. (p. 115)

Se puede ver que el dispositivo inmunitario revela una práctica que combate la violencia con más 
violencia, dado que la configuración inmunitaria para salvaguardar la vida de los riesgos que la 
amenazan es posible a partir de la cercanía con su contrario. En otras palabras, la inmunización 
radica en ubicar la vida en el fino margen de la muerte -del sacrificio de algunos individuos-. 
Esto se puede evidenciar, menciona Esposito, cuando a través de la estrategia de inmunización 
médica se busca reforzar el sistema inmunológico del ser humano inyectándole una dosis del 
virus al que se quiere resistir, sin importar que esto puede exponer al viviente al riesgo de morir 
a causa de una acción que pretendía salvaguardarlo de una amenaza- riesgo. En consecuencia, 
la inmunización despliega una práctica en la cual parece que la vida no puede ser protegida si 
antes no ha quedado expuesta. Así que, el dispositivo de inmunización puede ser equiparado con 
el significado del término phármakon:

Durante la antigua Grecia, el término phármakon desprendía al uso médico que designa 
etimológicamente a la pócima o droga que puede tanto curar o envenenar al enfermo. En 
efecto, la medicina Hipocrática fue la primera en decir que, en el ámbito del saber médico, 
medida, número y exactitud operan como criterios organizativos, pero no como factores de 
validación epistémica. Es tanta la complejidad de factores intervinientes en las causas de 
las enfermedades, en sus procesos de evolución, en sus métodos de cura, que la cuestión 
de la exactitud en el ámbito médico no podría ser mantenida más que como horizonte 
ideal. Esta es la herramienta de un juego de saber que tiene el coraje de enfrentarse al 
vacío: el resultado de las pócimas- pharmakon, decíamos, porta la ambigüedad de la 
cura o del envenenamiento. Tal es la aporía que mueve esta producción de verdad y es 
imposible anticipar el costo de su riesgo. (Sferco, 2018, p. 5)

Esposito (2009a) señala que esta ambivalencia que embarga al dispositivo inmunitario se puede 
evidenciar desde el momento en el que se interioriza y clasifica en el cuerpo social los riesgos 
como un conjunto de situaciones de carácter alarmante por el cual toda vida debe asegurarse-
protegerse, incluso cuando no haya la presencia real de riesgos, porque estos nacen en la mayoría 
de los casos de forma artificial para sensibilizar a la población ante el hecho de estar frente a 
una situación de riesgo. Esta lógica muestra entonces que la práctica que cataloga riesgos es 
una práctica de inmunización peligrosamente incontrolable, ya que una tendencia desmedida 
hacia el riesgo consigue que la población crea estar en riesgo en momentos en el que no lo están 
y deseen desquiciadamente protección, “es como si, más que ajustar el nivel de la protección 
a la magnitud real del riesgo, se adecuará la percepción del riesgo a la creciente exigencia de 
protección” (p. 116). En consecuencia, la relación intensa entre protección y riesgo logra que el 
mecanismo inmunitario se gire contra el cuerpo que busca asegurar-defender. 



Sara Alarcón Consuegra13

Rev. Amauta, Vol. 21 Núm. 42 (Julio - diciembre 2023) / ISSN Online: 2500-7769 /  DOI: https://doi.org/10.15648/am.42.2023.3904

Ahora bien, manifiesta Esposito, proteger la vida mediante su exposición a la muerte es una 
práctica de seguridad normalizada dentro de los procedimientos modernos, lo cual hace que los 
resultados destructivos de la inmunización sean deslegitimados. Por consiguiente, normalizar 
el exceso de la práctica inmunitaria provoca crisis. Esposito mira estas convulsiones en las 
diferentes guerras globales, fundamentadas en la lógica del Uno- todo. Tal es el caso de occidente, 
auto-declarado como grupo único, globalizando un sí mismo que impone al mundo sus reglas 
culturales a partir de la política, dibujando las fronteras que separan el adentro seguro y el 
afuera riesgoso, el cual debe ser abolido porque es la diferencia- el negativo. Esto ha causado 
guerras como la del nazismo que culminó autodestruyendo el pueblo que prometió proteger 
del riesgo genético que arrastraba la raza no aria, la cual dejó secuelas irreparables. Asimismo, 
ocurre con lucha que ha desatado letales atentados en el mundo a cusa del islam, los judíos y los 
cristianos por proteger una verdad exclusiva fundada en la creencia que recae en bombardear 
todos aspecto que pongan en riesgo ser un verdadero hijo de Alá, de Yahvé o de Dios. 

En efecto, siguiendo a Esposito, las altas dosis de inmunización hacen que la humanidad se 
contagie con el virus de la guerra. Lo que resulta paradójico, debido a que un dispositivo que 
promete proteger la humanidad de todo factor de riesgo es el responsable del exterminio de la 
misma humanidad. No obstante, toda esta violencia desmedida que pone en riesgo a muchas 
personas se ha dado en virtud del vacío semántico del significado de comunidad, en el que se 
protege la existencia, siempre que la existencia no se pueda proyectar fuera de sí. 

Todo esto deja percibir prácticas que corresponden a la inmunización más extrema que ninguna 
disciplina médica se hubiese imaginado, por lo que, “todas las categorías políticas modernas, 
basadas en la polaridad entre derechos individuales y soberanía estatal contribuyen a hacer más 
irresolubles los problemas de la inmunización, empujados por una lógica que ocultan” (Esposito, 
2009b, p 125). En este marco, nace para Esposito la biopolítica, entendida como la estrategia 
anónima que: presupone los riesgos al que se enfrenta la vida, combate los riesgos albergándolos 
y protege la vida en cuanto la pone en riesgo.

La biopolítica y la inmunización 
En la biopolítica “la vida se constituye en el fundamento del orden político, por lo que no puede 
ser eliminada: su protección es ahora la base de la orgánica política del Estado” (Ávila, 2013, p. 
68). Los precedentes del estudio sobre la biopolítica en Esposito (2009c) se encuentran en Michel 
Foucault, Karl Binding, Eberhard Dennert, Eduard Hahn, Friedrich Ratzel y Karl Haushofer, a los cuales 
categoriza “en tres bloques diferenciados y sucesivos en el tiempo, respectivamente por un enfoque 
organizacionista, antropológico y naturalista.” (p. 25). A partir de estas lecturas, Esposito propone un 
análisis biopolítico haciendo una comparación de igualdad entre los aparatos defensivos del Estado y 
el sistema inmunitario, puesto que los riesgos que amenazan el cuerpo del Estado y el cuerpo biológico 
tienen la misma necesidad de ser reconocidos frente a mecanismos de repulsión y expulsión.

Esposito (2009a) mira la biopolítica como un escenario creado por el poder, situado fuera de 
los escenarios de lo impolítico, a través del cual la vida se convierte en objeto principal de una 
política envuelta en un lenguaje médico y quirúrgico. Por lo tanto, los elementos que amenazan 
la vida son dimensionados como los virus externos que causan repulsión y deben ser expulsados 
de la circulación social, ya que aparecen para infectar la vida, del modo que sucede con una 
herida. De ahí que la biopolítica desnude la vida y la lleve a su base biológica para poder ser 
tratada en cuanto organismo, al que se le debe conservar buenas defensas reforzando el sistema 
inmunológico, aun cuando corra el riesgo de “atacar el propio organismo que querría defender, 
conduciendo a la destrucción” (p. 21). 



Rev. Amauta, Vol. 21 Núm. 42 (Julio - diciembre 2023) / ISSN Online: 2500-7769 /  DOI: https://doi.org/10.15648/am.42.2023.3904

Roberto Esposito: la biopolítica 
como dispositivo inmunitario

14

Esposito expone que el liberalismo moderno fue el responsable del vínculo entre vida y 
política, en la medida que esta forma de gobierno cobra utilidad porque busca proteger la 
vida de aquellos factores que la ponen en riesgo por la no salida del estado de naturaleza. Y, 
esta necesidad natural de seguridad hacia la vida se ve fundamentada en la idea de garantizar 
mayores libertades, debido a que “es libre aquel que puede moverse sin temer por su vida y 
por sus bienes” (Esposito, 2009a, p.128). Por consiguiente, esta articulación de la vida al ámbito 
político borró, según Esposito, las fronteras que separan lo privado y lo público, situando la vida 
como propósito central de la política:

En el momento en que, por una parte, se derrumban las distinciones modernas entre 
público y privado, Estado y sociedad, local y global, y, por la otra, se agotan todas las otras 
fuentes de legitimación, la vida misma se sitúa en el centro de cualquier procedimiento 
político: ya no es concebible otra política que una política de la vida, en el sentido objetivo 
y subjetivo del término. Más, justamente con relación al nexo entre sujeto y objeto de la 
política. (p. 26)

Ahora bien, aunque el surgimiento de la biopolítica está marcado por el liberalismo moderno, 
precisa Esposito que durante el totalitarismo nazi del siglo XX se despliegan ciertos matices 
intensos que inclinan la matriz de la biopolítica a la categoría trabajada por Foucault bajo el 
nombre de tanatopolítica. Este discurso que administra la vida a través de la práctica de la 
muerte, revela las consecuencias peligrosas a las que puede llegar la política sobre la vida 
(Esposito, 2009a, p. 129). Y, es aquí donde la biopolítica coincide con el umbral del paradigma 
inmunitario, por medio del cual la vida es gestionada desde un exceso de protección que la 
termina exponiendo al riesgo de morir, así como ocurrió durante el periodo nazi.

El tipo de inmunización nazi se puede ver, por ejemplo, cuando a través de campañas médicas 
se impulsa el consumo de medicamentos para fortalecer el rendimiento del ser humano ante 
supuestos riesgo que lo amenazan, mostrando que “la política admitirá o reclamará, decir cuál 
es la vida biológicamente mejor o cómo potenciarla a través del uso, explotarla o, cuando sea 
necesario la muerte de los peores” (Esposito, 2009a, 131). Por lo tanto, la extrema inmunización 
biopolítica separa la vida que merece vivir y la que no, creando en la población la necesidad de 
equipararse con todas las herramientas que les permita proteger sus vidas de los riesgos que 
la convierten en vida que no merecen ser vividas, aun cuando esto hace parte del conjunto de 
riesgos artificiales, debido que pretende incubar miedo para que los sistemas de protección 
cobren utilidad. No obstante, Esposito dice que el mundo al igual que cualquier cuerpo biológico 
requiere de un proceso de inmunización, pero este debe ser medido por sus resultados positivos.

Pues bien, al igual que en Foucault (2001) y Agamben (2006), Esposito sostiene las estrategias 
biopolíticas habitan entre sistemas totalitarios y democráticos convirtiéndolos en formas de 
gobiernos más similares que diferentes, ya que en ambos el hecho de que la vida sea objeto de 
la política legítima clasificar los mecanismos para reforzar esa vida, sin importar que haya que 
explotarla o darle muerte. Por una parte, la política del nazismo inmunizó a partir de la muerte de 
aquellas vidas biológicas que representaban un riesgo, eliminando personas como si estuvieran 
contagiadas de un mal del que no se les podía desinfectar. Por otra parte, el liberalismo promete 
defender de todo riesgo a la población con el fin de que sean propietarios de una vida en la 
medida que pueda ser explotada, comercializada o transformada por las decisiones del debate 
público. En este sentido, la vida es inmunizada desde una dialéctica que la somete más al veneno, 
que a la cura. Nótese entonces que:

La idea filosófica de ascendencia fenomenológica del mundo de la vida ha de ser girada 
hacia otra idea opuesta y simétrica, de vida del mundo en el sentido de que el mundo 
entero aparece cada vez más como un cuerpo unificado y corre el riesgo de hacerlo 



Sara Alarcón Consuegra15

Rev. Amauta, Vol. 21 Núm. 42 (Julio - diciembre 2023) / ISSN Online: 2500-7769 /  DOI: https://doi.org/10.15648/am.42.2023.3904

saltar en pedazos. A diferencia del pasado, ya no es posible que una parte del mundo- 
Norteamérica o Europa- se salve mientras la otra se destruye. El mundo entero su vida está 
sujeto a un mismo destino: o encuentran la manera de sobrevivir todos juntos o parecerá 
conjuntamente. (Esposito, 2009a, p. 135)

Debido a que Esposito (2009a) busca repensar la tesis fenomenológica, el mundo de la vida por 
vida del mundo, se despliega de forma deleuzeana hacia una potencial biopolítica afirmativa, ya 
que así, “cumple la tarea de construir conceptos adecuados a los acontecimientos que implican 
y a los que transforman” (p. 19). Además que, a través de esta posición replantea el vínculo entre 
política y vida más allá de la dialéctica que defienden la vida desde su contrario, en la cual 
se reduce la vida al fenómeno del nacimiento y la muerte, formulándose así cuáles serían los 
mejores vectores para una política de la vida, en la que la vida no se vea enjaulada cuando haya 
un vínculo con aquello que la circunda, “tal como sucede en los procesos biológicos de tolerancia 
inmunitaria en el que se admite trasplantes de órganos  de otros cuerpos, o también el proceso 
de embarazo, que abre el cuerpo femenino a la concepción de otra vida” (p. 22). 

Esta postura de Esposito muestra que existen probabilidades en el cuerpo sociedad para que 
la vida no esté expuesta a los mismos riesgos de los que se le intenta inmunizar. Para ello, 
Esposito fija tres políticas necesarias que conforman lo que, para él, lleva a cabo una biopolítica 
afirmativa, y lo cual confronta el modo de política ampliamente analizada por Foucault en la que 
queda en entredicho la vida, y a la política estudiada por Agamben en la que es protagonista la 
zoé y el paradigma de soberanía. Estas tres políticas consisten, primero, en enunciar un tipo de 
norma inherente al cuerpo sin que implique una ruptura con lo externo; segundo, una postura a 
favor de la diversidad subjetiva; y, tercero, una política del nacimiento como ejercicio continuo de 
la diferencia. En consecuencia, la biopolítica afirmativa “cobra fuerza donde lo común adquiere 
la dimensión de lo inmediatamente impersonal y singular, (…) se trata, de abrir a la persona a 
la impropiedad radical de un ser común, a la no persona, que subterráneamente habita en toda 
persona” (Karmy, 2014, p. 43).

Conclusiones
La propuesta de Esposito en torno a una biopolítica afirmativa ha recibido críticas. Siguiendo 
a Campillo (2005) en el texto Biopolítica, totalitarismo y globalización, sostiene que esta 
postura, al igual que en Agamben, reduce la biopolítica a una simple lectura; en este caso, a una 
configuración moderna del significado de comunidad. Asimismo, Toscano (2014) argumenta que, 
aunque Esposito encontró una inédita forma de explicar la relación entre política y vida a partir 
de la práctica de inmunización, corta el debate biopolítico en el momento que le da solución 
sólo por medio de la biopolítica afirmativa. Del mismo modo que una postura afirmativa de la 
biopolítica hace que se contradiga el autor de Inmunitas. Protección y negación de la vida, al 
momento de decir que la vida es un fenómeno complejo y pluridimensional, ya que, de ser así, la 
vida no puede quedar reducida a la simple postura afirmativa. Sin embargo, podemos encontrar 
una mirada biopolítica que, como herramienta, permite interpretar de forma transversal el 
acontecer actual alrededor de los acuerdos políticos que exponen la vida a riesgos; por ejemplo, 
a los riesgos de la biotecnología, la higiene, la medicalización, entre otros.

De manera que los aparatos gubernamentales que protegen la vida de los distintos riesgos también 
son los encargados de exponer esa misma vida que buscan asegurar, lo cual parece indicar que 
para vivir se debe antes sobrevivir a las políticas de gobierno. Esto se puede comprender a través 
de una interpretación de la biopolítica en la que coinciden Esposito (2009a) y Agamben (2003) 
con Foucault (2006) a través del concepto de Phármakon: una cura por medio del veneno. En la 



Rev. Amauta, Vol. 21 Núm. 42 (Julio - diciembre 2023) / ISSN Online: 2500-7769 /  DOI: https://doi.org/10.15648/am.42.2023.3904

Roberto Esposito: la biopolítica 
como dispositivo inmunitario

16

antigüedad griega Phármakon traducía lo que en la actualidad es conocido como antibiótico; 
que, como se sabe, debe ser suministrado en dosis precisas, pues contiene ciertas cantidades de 
aquello que se quiere combatir. Un uso excesivo puede matar.

Por lo que un exceso de modelos de seguridad, puede suponer un riesgo para la vida. Por ejemplo, 
siguiendo a Agudelo (2013), el miedo como herramienta de control del Estado moderno desde el 
discurso de la seguridad ciudadana y pública, oculta una violencia igual, o superior, de la que 
busca proteger a los ciudadanos. Esto se puede percibir a través de la política de seguridad 
democrática en Colombia, donde la defensa de la democracia, mediante a una lucha contra el 
crimen producido por el terrorismo, provocó el asesinato masivo de ciudadanos que fueron 
incriminados como guerrilleros, con el fin de hacer pensar a la población de que el gobierno 
estaba garantizándoles un territorio seguro de guerrillas.

Referencias
Agamben, G. (2003). Homo sacer II. Estado de excepción. Adriana Hidalgo Editora.
Agamben, G. (2006). Homo sacer. El poder soberano y la nuda vida. Pre Textos
Ávila, M. (2013). Estado de excepción y campos de concentración en Chile. Una Aproximación 

biopolítica. Sociedad Hoy, 25, 65- 78. https://www.redalyc.org/pdf/902/90239866005.pdf 
Campillo, A. (2015). Biopolítica, totalitarismo y globalización. Sociología Histórica, (5), 7-41. https://

revistas.um.es/sh/article/view/232441
Esposito, R. (2006). La perspectiva de lo impolítico. Katz editores 
Esposito, R. (2009a). Comunidad, inmunidad y biopolítica. Herder
Esposito, R. (2009b). Inmunitas. Amorrortu editores. 
Esposito, R. (2009c). Bíos. Biopolítica y filosofía. Amorrotu editores.
Foucault, M. (2001). Defender la sociedad. Curso del College de France. 1975- 1976. Fondo de Cultura 

Económica
Foucault, M. (2006). Seguridad, territorio y población. Curso del College de France. 1977- 1978.     

Fondo de Cultura Económica
Girado, J. (2020). Son otros, no es ninguno de nosotros. Un análisis de la estigmatización como 

fenómeno grupal. Perseitas,8, pp. 227-253. DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.3586
Girado, J. (2021). La estigmatización analizada desde la fantasía de pureza, la extensión social 

de la repugnancia y las estrategias de inmunización. Perseitas, 9,71-97. https://doi.
org/10.21501/23461780.383

Karmy, R. (2014). La comunidad monstruosa. La munología en el pensamiento de Roberto 
Esposito. En R. Karmy y P. Monti (Eds.) Biopolíticas, gobierno y salud pública Miradas para 
un diagnóstico diferencial (pp. 21- 44). Universidad de Chile.

Martínez, D. y Muñoz, W. (2018). La gubernamentalidad y el dispositivo científico-político del 
riesgo: la teoría de los factores de riesgo psicosocial. Cinta de Moebio, 62, 170-181. https://
cintademoebio.uchile.cl/index.php/CDM/article/view/49460/57358

Saidel, M. (2011). Roberto Esposito: de lo impolítico a lo impersonal. Metropolis, 83, 30-33. https://
Revista 83 | Barcelona Metròpolis | Ayuntamiento de Barcelona

Serratore, C. (2017). Lo impolítico en el pensamiento de Roberto Esposito: Una crítica al concepto 
de “representación”.  Soft Power, 4, 291- 314. DOI: 10.17450/170219

Sepúlveda, M. (2011). El riesgo como dispositivo de gobierno: neoprudencialismo y subjetivación. Revista 
de Psicología, 20(2), 103-124. https://revistapsicologia.uchile.cl/index.php/RDP/article/view/17934 

https://www.redalyc.org/pdf/902/90239866005.pdf
https://doi.org/10.21501/23461780.3586
https://doi.org/10.21501/23461780.383
https://doi.org/10.21501/23461780.383
https://cintademoebio.uchile.cl/index.php/CDM/article/view/49460/57358
https://cintademoebio.uchile.cl/index.php/CDM/article/view/49460/57358
https://www.barcelona.cat/metropolis/es/revista/83
https://revistapsicologia.uchile.cl/index.php/RDP/article/view/17934


Sara Alarcón Consuegra17

Rev. Amauta, Vol. 21 Núm. 42 (Julio - diciembre 2023) / ISSN Online: 2500-7769 /  DOI: https://doi.org/10.15648/am.42.2023.3904

Sferco, S. (2018). Pharmakon y producción de verdad en Michel Foucault. En L. Lozano y A. Rodríguez 
(Eds), Michel Focault 30 años: Gubernamentalidad, Subjetivaciones, Escrituras de sí (pp. 127-
138). Editorial Universidad del Atlántico

Torres, I. (2016). La seguridad de la vida gobernada. Polis. Revista Latinoamericana, 44, 1-17. http://
journals.openedition.org/polis/11876

http://journals.openedition.org/polis/11876
http://journals.openedition.org/polis/11876

	_Hlk155867324
	_Hlk155953876
	_Hlk155958666

